



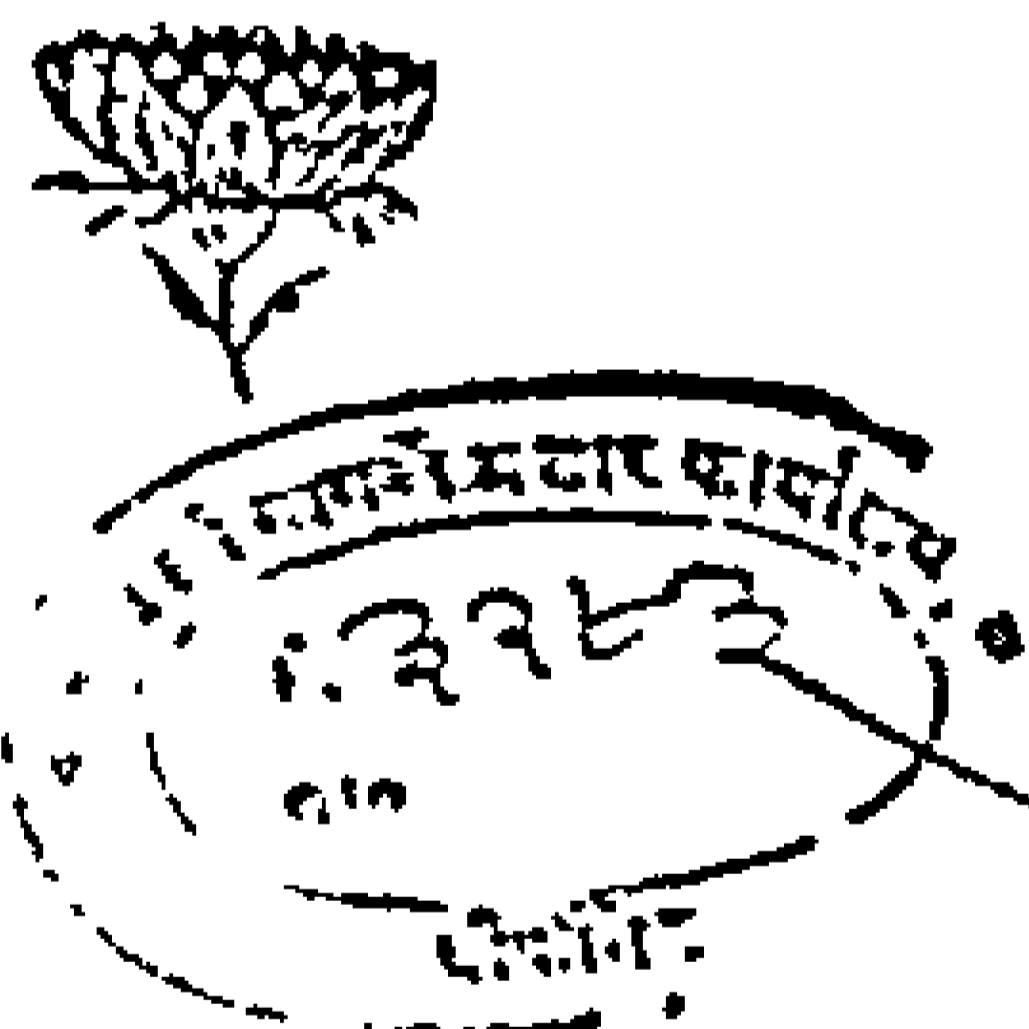
ओकार आदर्श-चरितमाला को रातर्शी पुस्तक ।

१६३  
पीवनी

## आत्मवीर सुकरात

“ओ ग्रेमल-शारदा-सदन”

बौद्धानन्द



सम्पादक

जोहुङ्गारनाथ वाजपेयी



आत्मवीर सुकरात

Onkar Press Allahabad.

॥ ओ३म् ॥  
ओ३कार आदर्श-चरित्रात्मा की छड़ी पुस्तक

४२५

## आत्सवीर सुकरात

राजनीतिक और सामाजिक सुधारक

३२८३

'Self-reverence, self knowledge, self control.  
These three alone lead life to sovereign power,  
Yet not for power ( power for herself  
Would come uncalled for ) but to live by law,  
Acting the law we live by without fear,  
And because right is right, to follow right,  
Were wisdom in the scorn of Consequence.

—Tennyson

लेखक

पं० दृजभीहन शर्मा लहरा निवासी

प्रकाशक

पं० ओंकारनाथ वाजपेयो

प्रथमवार (१००० ]

[ मूल्य । ]



# भूमिका

•\*•\*•

## प्रिय पाठक धून्द

इस पुस्तक की कोर्ट विस्तृत भूमिका लिपने की आवश्यकता नहीं है। जो कुछ इस पुस्तक में लिखा गया है वह Trial and Death of Socrates by F. J. Church M.A, के आधार पर है। सुकरात यूनान देश का वड़ा भारी राजनीतिक य सामाजिक सुधारक हो गया है अतः उसके जीवन चरित को पढ़कर यदि एक भी नज़र लाभ प्राप्त कर सके तो मैं अपना परिथम सफल समझूँगा। यदि आपने इस पुस्तक को अपने एक बन्धु के उत्साह का फल समझ कर, अपनाया तो मैं पुनः आपकी सेवा करने का उद्योग करूँगा।

अब मैं भी पं० ज्योती प्रसाद शर्मा दभा निवासी था म० विजयसिंह जी तथा म० रामकिशोर जी गुप्त को हार्दिक धन्यवाद देता हूँ कि उन्होंने मुझे इस काम में अच्छी समर्पित अद्वान की। पं० ज्योती प्रसाद शर्मा ने तो इस पुस्तक को मेरे साथ दुहराया भी था अतः मैं उनका विशेषकर कृतद्वारा हूँ।

ता० १ अक्टूबर १९१५  
आदिवन रुपण अष्टमी  
संवत् १९७२

विनीत  
वृजमोसन शर्मा  
लहरा निवासी।



॥ ओ३म् ॥

## आत्मवीर सुकरात

की

## जीवनी पर एक दृष्टि

[ १ ]

### पूर्व निवेदन

आहार निद्रा अथ मैथुन त्रिमान्यमेतत् पशुभिनराणाम् ।

अमो द्वि तेषामधिको विशेषो घर्वेण इनाः पशुभिः उमानाः ॥

इस छोड़ीसी पुस्तक में सुकरात की जीवनी, विचार, उस पर लगाये अभियोग, फारागार समय और भूत्यु का वृत्तांत है। इसमें उसकी प्रथल सत्य की दोज फर्मी वर्णन किया गया है जिस दोज को कोई ग्राह शक्ति उसके जीवन से उदा नहीं प्राप्त सकी थी किन्तु उसका अन्त सुकरात के जीवनान्त के ही साप हुआ था। इसमें यह भी दिलाया गया है कि पहले उन लोगों के साप जो कि मूर्ख होते हुए भी अपने को बुद्धिमान समझते थे, कैसी विलक्ष्य तर्क करते थे। इन यातों के

सामने रखकर देखें तो ज्ञात होता है कि उसने इतिहास के पृष्ठों में कितना उच्च पद प्राप्त करलिया था। जब उसके जीवन पर हृष्टि डालते हैं तो उसकी समानता करनेवाले कठिनता से बहुत कम दिखाई देते हैं। सुकरात की जीवनी के आरम्भिक समय का एक बड़ा भाग अज्ञात है। जो कुछ भी उसके विषय में मालूम हुआ है वह केवल तितर वितर पड़े हुए लेखों द्वारा ही जाना गया है। उसके विषय में बहुत से लेखकों के लेख मिलते हैं, किन्तु उनमें से विश्वसनीय कोई नहीं है। अफलातू (Plato) और जेनोफन (Zenophon) ही की सम्मति उसके सम्बन्ध में सत्य कही जा सकती है। परन्तु इन दोनों ने भी उसकी वृद्धावस्था का ही वृत्तान्त लिखा है, इस प्रकार उसके जीवन का प्रथम भाग अन्धकारमय है, अतः जो कुछ भी उसका हाल मिला है वह पाठकों के सन्मुख दूटे फूटे शब्दों में रखा जाता है। परन्तु उसकी जीवन चर्चा लिखने से पहिले एथेन्स नगर की सुकरात के समय की दशा का जान लेना आवश्यक है।

[ २ ]

### एथेन्स नगर की दशा व राज्यप्रणाली

यूरूप महाद्वीप के दक्षिणी भाग में एक यूनान देश है जिसे ग्रीस (Greece) भी कहते हैं। यह देश प्राचीनकाल में सभ्यता के शिखर पर पहुंच गया था। यहां की राजधानी उसी समय से एथेन्स (Athens) नगर में रहती आई है। सुकरात के समय में एथेन्स बड़ा नगर नहीं था और वहां के

निवासी अपना अधिक समय सर्वसाधारण के साथ व्यतीत करते थे। उस समय वहाँ पर प्रत्येक विद्या सम्बन्धी पंडित घास करते थे अतः वहाँ का रहना ही मनुष्य के लिये वड़ी भारी शिक्षा देनेवाला होगया। राजनेता पेरीकिल्स (Pericles) का विचार था कि एथेन्स घास्तविक में शिक्षा का केन्द्र हो जाये। सुकरात ने भी एक स्थान पर यूनान देश की आत्मिक एवं मानसिक उन्नति के विषय में वड़े गौरव के साथ लिखा है। “एथेन्स के निवासी वहाँ की राज्य सम्बन्धी संस्थाओं द्वारा भी एक प्रकार फी शिक्षा पाते थे। डेलोस द्वीप, ( Delos island ) की सम्बिधि ( डेलोस और अन्य कई द्वीपों ने मिल कर ईरान के धादशाह के विपरीत एक वड़्यन्त्र रखा था उसी के सम्बन्ध में यह सम्बिधि हुई थी) का केन्द्र होने के कारण एथेन्स ने इतना उच्च नाम प्राप्त कर्त्तव्या था कि इसके शाश्वत अति द्वेष करने समझे थे। एथेन्स एक ऐसे राज्य का केन्द्र या जिसमें सदैव न्यायानुसार कार्य होते थे। उस राज्य की प्रधान संस्था में प्रत्येक एथेन्स निवासी को ( यदि वह किसी प्रकार अयोग्य न था ) भाग लेना पड़ता था। इस संस्था के अधिवेशन के समय प्रत्येक सभासद की उपस्थिति अनिवार्य ( Compulsory ) थी। वहाँ पर कोई पंचायती संस्था या ऐसी संस्थाएँ जैसी कि आज कल ईरान, जर्मनी, अमरीका इत्यादि सभ्य देशों में हैं नहीं थीं। एथेन्स की इस संस्था के प्रधान ही सब कार्य करते थे। जब यह सारी याते उपस्थिति थी तो अवश्य ही प्रत्येक निवासी अतिविविध भागों को सुनने और उनके विषय में अपनी सम्मति प्रगट करने का अवसर प्राप्त करता था, इस प्रकार उसको राज्यसंबन्धी उच्च धेरणी की शिक्षा मिलती थी। यह गृहस्थ,

लड़ाई, सन्धि विदेशों तथा स्वदेश सम्बन्धी वातों के विषय में समर्थक व विरोधक के तर्क वितर्क को सुनना था। वह देखता था कि किस प्रकार एक और के मुख्य प्रस्ताव उपस्थित करते और दूसरे उसे दूर प्रदर्शिता के साथ काटते थे, प्रत्येक निवासी को स्वयं भी प्रत्येक वात की परीक्षा करनी पड़ती थी और पश्चात् उस पर अपनी सम्मति प्रगट करनी होती थी। वहां पर बहुत से भगड़े पंचायतों द्वारा भी निपटारे जाते थे और इन सभाओं में सबको वारी २ से भाग लेना पड़ता था। पाठको ! क्या इस वात से यह अनुमान नहीं किया जा सकता कि पथेन्स निवासी राज्य संबन्धी शिक्षा सरलता से प्राप्त कर लेते थे। इससे यह भी प्रगट होता है कि सुकरात को लोगों के प्रति तर्क वितर्क करके सत्य वात को जान लेने की कितनी आवश्यकता हुई होगी। पथेन्स की राज्य-प्रणाली का विशेषवर्णन आगे भी प्रसङ्गानुसार किया गया है।

[ ३ ]

## सुकरात का वंश परिचय और वाल्यकाल

सुकरात का जन्म ईसा मसीह से लगभग ८६६ वर्ष पहिले एक शिल्पकार के घर में हुआ। उस दिन किसीको प्रान था कि यही तुच्छ वालक अपने जीवन में उम्मति करके सर्वश्रेष्ठ तत्त्ववेचा ( Philosopher ) हो जावेगा। क्योंकि वहां से वालक उत्पन्न होते, राते पीते और मरते हैं परन्तु धर्म व

आत्मसुधार की और बदुत कम की। इस्ति जाती है। विस्ती रियि ने सत्य ही कहा है :—

बरतने को तो शारद्व रोग पौर में बरमते हैं।  
करे क्या क्षेत्र के लाल कोमल में वह राते हैं।  
मरन गरमी की पड़सों हैं यार कम को एह षुड होती है।  
दसे बहता पानी कोन् वह अनभ्रोद मोती है।

सुकरात का पिता सोफरोनिस्कस (Sophronisus) एक छोटा सा शिल्पकार था और उसकी माता धाँ का कार्य करती थी। इस यात का ठीक २ पता नहीं लगता कि सुकरात ने आत्मिक और मानसिक शिक्षा कहाँ से प्राप्त की थी। इसके विषय में हम जो कुछ कह सकते हैं वह यह है कि उसकी आयुका आरम्भिक भाग पेसे समय में व्यतीत हुआ था जब कि यूनान देश उम्भति और सम्भवता के शिवर पर विराजमान था। यह समय यूनान की कला कौशल, साहित्य, तर्क, धर्म और राजनीति की विलक्षण और शीघ्र होने वाली उम्भति का था। पथेन्स में उस समय वडे २ राजनेता और विद्वान देखे जाते थे। वहाँ पर वडे २ शिल्पकार, कवि, इतिहासवेच्चा जोकि 'आज दिन तक आदर्श धनाये जाते हैं, निवास करते थे। उनमें से कुछ यह भी थे, पशीलस (कवि) और्हास (शिल्पकार) पेरीकिलस (राजनेता) और्सी डार्दस (इतिहासवेच्चा) इक्टीनस, इत्यादि। यह ठीक यात है कि सुकरात ने यह दोनों पर इन सब ध्रेष्ठ पुरुषों से सम्भापण किया हो प्याकि पथेन्स वडा नगर नहीं था और इसके अतिरिक्त यहाँ की राज्यप्रणाली भी वडी सहायक थी।

( २ )

## श्रीनारायण शिक्षा और शूद्रकथा शिक्षन

शूद्रकथा के विवरणात्मक ( शूद्रकथाकथनम् द्वारा ) का शूद्र की वहाँ भवति है कि शूद्र जी कुछ भी कहा जाता है तदे शूद्र के जाता जून रहता है । विवरणात्मक में शूद्रके शास्त्र का व्याख्यान शूद्र किंवद्दन शूद्र शिक्षा और शूद्रकथा शिक्षा में शास्त्रात्मक होता था । यह शूद्रकी शास्त्रिक रूप अवधीन न होने वाले शूद्रकुल शूद्रों का शूद्रकथाकथनामी था और शूद्र ( Shudra ) शूद्रकथा ( शूद्रानी शूद्रि शूद्रकथा ) में शूद्रिक शूद्रिक्षण था । शूद्रों का शूद्रकथा में शूद्र ( शूद्रकथा ) शूद्रों शूद्रानी शूद्रिकानी के शूद्रों और शूद्रानी की अपनी विद्यों के शाश्वत शूद्र कहना था तथा उनमें देशों कहाएँ शूद्रों की शूद्रानी को प्राप्तिनाम 'शूद्र शूद्रानी की प्राप्तिनाम' शिक्षा ग्रन्थ में उपर्युक्त शिक्षा की शाश्वत शिक्षा रक्षणी रही है । शूद्रकथा उन्नर शूद्रकथा के प्रभिन्न गणित शास्त्र जी श्री गोपालका रखना था । यह किसी शंख में लगानीप्राप्ति और उच्च शैक्षागणित जी शाश्वता था और शूद्रों द्वारा शूद्र शूद्रिक, तथा शूद्रिक भूष्यन्धी शूद्रकथाओं के अविस्कारों से भी परिचित था । परन्तु उमरी इस प्रकार को शिक्षा प्राप्त करने के विषय में कोई विश्वासनीय सार्वी नहीं है । इम नहीं कह सकते कि यह शूद्रिक तथा शूद्रिक भूष्यन्धी Cosmical शिक्षा से सब मुच्छ ही कुछ जानकारी रखता था और उसने यह शिक्षा किससे कष और फटां पर पाई थी ।

ऐसा अनुमान किया जाता है कि उसने गणित और वैशालिक शिक्षा अपने घाल्यकाल में प्राप्त की थी फ्रीडों के साथ

सम्भारण करते समय यह एक स्थान पर कहता है कि युग्म-स्था में उसे प्राकृतिक विज्ञा (study of nature) प्राप्त करने की यही उत्करणा थी। उसी स्थान पर यह भी कहा गया है कि उसने प्राकृतिक विज्ञा के पश्चात् (doctrine of ideas) विचार सिद्धान्त (स्लेंडो की यह विचार सम्बन्धी कल्पना थी कि यह संसार एक दूसरे संसार का जिसे हम तर्क द्वारा सिद्ध कर सकते हैं अनुकरण है) की ओर अपना ध्यान फेरा था। अरिस्लोफ्फानस अपनी पुस्तक clouds में लिखता है कि सुकरात एक विज्ञानी था। जो कि अपने शिष्यों को अन्य वातों के अतिरिक्त गणित और ज्योतिष भी पढ़ाता था, परन्तु इससे कोई वात ठीक २ सिद्ध नहीं होती। उसकी यह वात समूल असुक है क्योंकि यह वात पूर्णतया सत्य ठहराएँ जा चुकी है कि सुकरात का विज्ञान से कुछ भी सम्बन्ध नहीं था। यह विज्ञान का उसी सी भा तक ठीक कहता था जहाँ तक यह मनुष्य के लिये सामकारी होई जिस प्रकार कि ज्योतिष जहाज के नेता-को साम देती है। सुकरात कहता था कि विज्ञान से सम्बन्ध करने वाले लोग सूक्ष्मी लागों के समान हैं जो कि सर्वदा असमय वातों को सम्भव सिद्ध करने की व्यर्थ छोड़ा करते हैं और जो कि देवताओं की इच्छा के प्रतिकूल बहुत सी वातों शगट करते हैं। यह यहमी कहा करता था कि जो समय ऐसी वातों में व्यर्थ नष्ट किया जाता है यह कर्त्ता प्रकार से सामकारी वातों में लगाया जावे तो अच्छी वात है।

यह ठीक २ नहीं मालूम कि हमारे वरित नायक का ज़ैनियरी (Zanthippus) के साथ विद्याह सम्बन्ध किस समय हुआ था। ज़ैनियरी से सुकरात के तीन पुत्र पैदा हुए

थे। इनके नाम लेम्प्रोकिल्स, सोफ्रोनिस्कस और मैनेजीनस थे। आजकल के लेखक कहते हैं कि ज़ेनियपी बड़ी लड़ाकू रुदी थी, वह सर्वदो सुकरात और अपने पुत्रों के साथ रार मचाये रहती थी। लेम्प्रोकिल्स अपनी माता की कटुवानी और स्वभाव को असहा समझता था। परन्तु सुकरात ने उस को समझा कर उसके हृदय में यह बात भर्तीभांति विडाई थी कि माता पिता की टेढ़ी आंखें केवल सन्तान के हित के लिये होतीं हैं। जिस दिन चरित नायक को विष पिलाया गया था उस दिन ज़ेनियपी उसके पास उपस्थित न थी, इस से प्रगट होता है कि सुकरात का गृहस्थी का अधिक ध्यान न था। लेखकों की वहुसम्मति से ज्ञात होता है कि सुकरात का गृहस्थ जीवन सुखमय नहीं था।

[ ५ ]

### आत्मिक बल और न्याय प्रियता

सुकरात की जीवनी के प्रथम चालीस वर्ष उपरोक्त वार्ता से भरे हुए हैं। इन चालीस वर्षों का उसके विषय में अधिक कुछ नहीं मालूम है। ईसा के ४३२ वर्ष पहिले से लेकर ४२६ वर्ष तक वह पोटिडिआ ( Potidea ) की लड़ाई में रहा और वहाँ पर भूक प्यास, सर्दी इत्यादि अनेक कष्टों को लहर्य सहन करता रहा। इसी लड़ाई में उसने एल्कीबाइड्स ( Alcibiades ) नामी योद्धा की जान बचाई थी और हप्प पूर्वक उसको बीरता का पुरस्कार दिलाया था। ४३१ वी० सी में पैलोपोनिशिया की लड़ाई ( Peloponnesion war ) ठन गई और ४२४

यो० सी० में 'थीयन्स' ने पृथ्वेन्स निवासियों को डेलियम (Delium) स्थान पर परास्त कर तितर यितर छरदिया तथ सुकरात 'और लेश्स' (Laches) ही पेसे पीर थे जो निर्दलाद न दुष्ट। अन्य सब तो भाग गये परन्तु सुकरात अपने हथाने पर हटा रहा और उसने सब को अपनी घृता से घकित करदिया। यदि पृथ्वेन्स के सभी लोग सुकरात का अनुकरण करते तो परास्त होजाना तो कूर रहा रण को अद्य-इय जीतलेते। किंतु सुकरात ने तीसरी घार अपनी वीरता एम-फोपोलीज (Amphipolis) की लड़ाई में द्वियार्द परन्तु उसके पार्या के विषय में अधिक नहीं मालूम है। इस लड़ाई में दोनों और के सेनापति मारे गये थे।

इस लड़ाई के १६ वर्ष पश्चात् तक 'सुकरात के विषय में कुछ नहीं मालूम है। उसके जीवन की विशेष घटनाएँ' म्याय-लय में दुई जो कार्य घाही के वीच दर्शाई गई हैं जो कि हमारे चरित नायक ने स्वयं 'यर्गुन की हैं। उनसे प्रगट होता है कि उसका आत्मक्वास अद्वितीय था और संसार में ऐसी कोई भी क्रोधी अथवा मारडालने घाली 'शक्ति नहीं' थी जो उसे सत्य के मार्ग से छुटा दे। महा पुरुषों की वीरता का यही संश्या नमूना है।

४०६ 'यी०' सी० में लेसी डेमोनियायालों और पृथ्वेन्स घालों के वीच अग्निसी स्थान पर, युद्ध हुआ जिसका परिणाम पृथ्वेन्स निवासियों की अविजय हुई। परन्तु इनका सेनाधिकारी न तो अपने शृत्यु प्रस साधियों को जाह लाके और जहाजों के टूट जाने पर हानि प्राप्त की रक्षा कर सके इस बात को सुन कर पृथ्वेन्स में गङ्गा घड़ी, फैलगई और यहूत

## आदमीर सुकरात

१६

से लोग हल्ला भाजने लगे। सेनाधिकारियों के ऊपर यह अभियोग बलाया गया परन्तु उन्होंने कहा कि हमने आगे कई सहायियों को यह आर्य करने की आशा दी थी वे विचारे वेग वाल घानु के आजाने से कुछ भी न कर सके। इसके पश्चात वहां की प्रबन्ध कारियों संस्था ने निश्चय किया कि प्रथेन्स निवासी दोनों और की बातें सुन कर पक्की साथ आठों बातों के विषय में आशा हें गे परन्तु यह निश्चय सेनाधिकारियों के विषय में आशा हें गे कि प्रथेन्स की राज्य प्रणाली करना न्याय विरुद्ध था यद्यकि प्रथेन्स के विषय में पृथक् २ न्याय करना के अनुसार प्रत्येक दोपी के विषय में प्रत्येक २ न्याय करना चाहिये था।

सुकरात भी उस समय घहां की प्रबन्ध कारियों सभा का सदस्य था। इस सभा के कुल सदस्य पांच सौ थे जो कि १० जातियों में से प्रत्येक से पचास २ लिये जाते थे। प्रत्येक जाति के लोग चैंतीस २ दिन तक अपनी घारी से पंच बनते थे और इनमें से प्रत्येक दश २ एक २ सप्ताह के लिये सरपंच ठहराये जाते थे। इन दश में से एक व्यक्ति वक्ता बनाया जाता था अर्थात् उसी को लोगों की सम्मति लेने का अधिकार था यद्यपि पहिले भी कई वक्ताओं ने उपरोक्त प्रवताव का विरोध किया था परन्तु वह विचारे मत्यु और अयश के भय दिखाये जाने पर चुप रह गये। जिस दिन सुकरात वक्ता बनाया गया तो उसने उस प्रस्ताव को न्याय प्रतिकूल समझ कर उसके विषय में लोगों की सम्मति न ली। लोगों ने उसे बहुतेरा धमकाया परन्तु उसने साहस पूर्वक उत्तर दिया मैंने ठान लिया है कि चाहे जैसी आपत्ति आवे उसे मैं न्याय के हेतु सहन करूँगा और तुम्हारे न्याय विरुद्ध प्रस्ताव में भाग न लूँगा परन्तु सम्मति न लेने का अधिकार उसे एक ही दिन के लिये

प्राप्त था, पीछे विचारे डरपोक घकाओं ने सम्मति सेना स्थी-  
कार कर लिया और अन्त में सेनाधिकारियों को न्याय विरह  
मृत्यु दरड मिला।

दो वर्ष पश्चात् चरित नायक ने पुनः अपने कार्य से दर्शा  
दिया कि वह न्याय के लिये सर्व प्रकार के कष्ट सहने को  
ठायार है। ४०४ ई० सी<sup>२०</sup> में लैसीडोनियां घालों ने पथेन्स पर  
अधिकार जमा लिया और नगर की रक्ता करनेवालों घारों  
और की दीवारों को भस्म करा दिया। प्रथम्ब फारिणी सभा  
का पता भी न रहा और किनियास ने लिसिन्डर की सहायता  
से घनवानों का राज्य स्थापित कर दिया। यह समय यडा  
ही भयानक था क्योंकि राज्य कर्ता अपने ग्राजीन शत्रुओं को  
मरने और प्रजा को लूटने पर उतार थे। यह लोग चाहते थे  
कि हम अपने कुरुमों में अधिक से अधिक लोगों को सम्मिलित  
करें। इसी दिन से उन्होंने एक दिन सुकरात और चार  
अन्य पुरुषों को धुलवा भेजा और उनके आजाने पर आशा  
दी कि सेलेमिस स्थान से लीवन ( Leon ) नामी पुरुष  
को पकड़ साझो वह मारा जावेगा। अन्य चार तो डरके  
कारण आशा पालन कर सुकृत हुए। परन्तु आत्मघीर सुकरात ने  
कह दिया कि जिस कर्त्त्य को करने में मेरी आत्मा साज्जी नहीं  
देगी उसे मैं नहीं करूँगा और यह कह कर घर को चला गया।  
क्यों न कहता, जब दुर्द स्लोग नहीं मानते तो वीरों का यही  
कर्त्त्य है। पहिले और भी एक समय पर सुकरात ने क्रिति-  
यासको चिड़ा दिया था इसका कारण यह था कि सुकरात  
क्रितियास के प्रधन्ध के अवगुण नवयुवकों को सुनाया करता

— इसके सन् से चिक्के समय को ४०४ ई० कहते हैं। —

हूं और न उसकी शिक्षा का पालन करने से निषेध करता हूं परन्तु जहाँ मैं चाहत जाना हूं तो चाहत लोग मेरी छढ़ी बड़ाई करके गुणों उसकी सारी शिक्षा भुला देते हैं। अतः जब कभी मैं सुकरात ने देखा जाता हूं तो लज्जा के कारण आइ में हो जाता हूं क्योंकि मैंने उसकी आजाका पालन नहीं किया है। इसी से मैं करी २ यह भी चाहता हूं कि यह मनुष्यों के बीच में से कहीं चला जाये परन्तु पेसा होजाने पर मुझे और भी अधिक कष्ट मालूम होगा। सो मेरी दशा सांप और छब्दंदर की सी दोरती है क्योंकि मुझे यह नहीं सुनता कि क्या करूँ ?

अब आप बैठें कि वह मूर्तियों से किस प्रकार मिलता जुलता है और उसमें एक कैसी आश्चर्ययुक्त बात है ? समझ लीजिये कि आप लोगों में से किसी को उसका स्वभाव नहीं मालूम है क्योंकि मैं जानता हूं इस कारण आपको भले प्रकार समझा दूँगा। सुकरात सच्चे हृदय से स्वरूपवानों व शानवानों के साथ 'मैत्री स्वीकार' करता है परन्तु इसके साथ ही यह भी 'कहता' है कि मैं तो 'अशानी हूं यह एक हँसा देनेवाली बात है।' यही वाहिरी खोल है जिससे सुकरात ने अपने को हँक लिया है यद्यपि हम सुकरातकी खोल को पृथक कर देखें तो भीतर थ्रेप्ट स्वभाव और बुद्धिमानी ही दिखाई देगी। सुकरात धन, वाहिरी स्वरूप और सांसारिक बड़ी २ वस्तुओं की कुछ भी चिन्ता नहीं करता है और इन वस्तुओं की प्रशंसा करनेवाले हम लोगों को भी 'तुच्छ जीव समझता है।' परन्तु उसकी आन्तरिक थ्रेप्ट बातें उसी समय दिखाई देती हैं जब कि वह अपनी वक्तृता सुनाता है, इन वस्तुओं को मैंने देखा है। यह इतनी शोभायमान और

यह मूल्य है कि सुकरात की आरा को 'ईश्वरामा' समझकर पासना उचित है।

एक समय हम सब लोग पोटिडिआ की लड़ाई में थे कि हमारी भोजन सामग्री नियट गई और चारों ओर से आप्तियों की भरमार होने लगी। परन्तु सुकरात ने इन सब को सहर्ष सहन किया। जब वहुत सा भदा खाद्य पदार्थ हमारे हाथ लगा तो अकेला यही धीर पुरुष उसे प्रसंस्कृति होकर माता हुआ दिल्लाई पढ़ा। लोगोंने वहुत कुछ कहा सुनी, करके इसको सर से अधिक मद्रिगा पिलादी परन्तु जिस घम्नु पां पह अभी सेवन नहीं करता था उसके पीने से भी उसके मुख पर अलिस्य और तन्द्रा नहीं दिल्लाई दी। एक दिन शीत अधिक लिंगल रहा था और यरफ़ पड़ रही थी, लोग वाहिर नहीं निकलते थे और यदि कोई निकलता भी था तो कम्बल और शीत रक्षक पोशाक धारण करके धीरे २ चलता था। परन्तु सुकरात अपने प्रतिदिन के अङ्ग रक्षा को धारण कर यह थेग से चला तब लोगों ने यह समझकर कि यह हमारी हँसी उड़ाता है उसके ऊपर क्रोध प्रगट किया।

एक दिन सबरे सुकरात एक वृक्ष के नीचे उड़ा गूँड दिल्लार में पढ़ा हुआ दिल्लाई दिया। दोपहर को भी वह उसी दशा में था, यहाँ तक कि लोग साना साकर रान को सो रहे परन्तु यह यहाँ पर खड़ा रहा। दूसरे दिन सबरे अपने प्रश्न का उत्तर निश्चय कर सूर्य देव को प्रार्थना सहित प्रणाम करके उस स्थान से हटा। उसकी यह आश्चर्यजनक घटनाएँ स्मरण रखने योग्य हैं।

परन्तु मुझे सुकरात की रणधीरता का भी प्रणन करना

उचित प्रतीत होता है। पोटिडिआ की लड़ाई में मैं ही सेनापति था, जब मैं गिर पड़ा तो अकेला सुकरात ही निकट खड़ा हुआ मेरे शरीर व शख्बों की रक्षा करता रहा। विजय के अन्त में जब अन्य सेनाधिकारियों ने मुझको वीरता का पुरस्कार देना निश्चय किया तो मैंने कहा कि विजय के लिये सुकरात को पुरस्कृत करना चाहिये, परन्तु सुकरात। मुझे भलीभांति याद है कि प्रथम तुमने ही कहा कि पुरस्कार तुमको न देकर मुझे ही दिया जावे।

जब डेलियम ( Delium ) की लड़ाई में हमारी हार हो गई तो पीछे का वृत्तान्त भी सुनने योग्य है। उस लड़ाई में मैं तो अश्वरोही सैनिकोंमें था और सुकरात पैदलोंमें था और इस पर भी उसके ऊपर शाखों का भारी वोसा लदा हुआ था। जब सुकरात और लेशेज़ साथ २ लौट रहे थे तो दैवयोग से मैं आ निकला और मैंने इन दोनों से साहस वांधकर प्रसन्न चित्त रहने की प्रार्थना की। बोडे पर सवार होने के कारण इस विपक्षि काल में सुकरात के दिखोए हुए अपूर्व हश्य को मैं ही भले प्रकार देख सकता था उस समय सुकरात शान्ति में सब से अधिक प्रशंसनीय था। यह शान्त चित्त होकर ही शत्रुओं और मित्रों की ओर देखता हुआ वीरता से कार्य करता रहा। शत्रु डर गये कि सुकरात और उसके साथियों पर ऐसी अवस्था में आक्रमण करना सख्त नहीं है। इस प्रकार यह सब लोग बेखटके रण से लौटे। तब अरिस्तोफानस की पुस्तक क्लाउडस को पढ़कर मुझे निश्चय होगया कि यद्यपि उक्त मनुष्य ने तो सुकरात की हँसी की है तद्यपि वह वास्तव में ऐसा ही वीर है जैसा कि पुस्तक से प्रतीत होता है।

अनेक गुण एक र करके किसी न किसी भनुप्य में मिलते हैं परन्तु यह सब के सब सुकरात में ही एक-क्रित दिखाई देते हैं। सुकरात में सर्वोपरि गुण यह है कि इसकी समानता करनेवाला प्राचीन घाघर्तमान फाल में कोई भी नहीं मिलता। प्रेसीडेंस और अचिलीज़ यह दोनों घीर पक से हैं। नेस्टर और पन्टेनर (राजनेता) यह भी एक दूसरे से मिलते हैं, परन्तु इस अद्भुत घीर की समानता करनेवाला कोई नहीं दिखाई देता केवल उन मूर्चियों को छोड़कर जिनसे मैंने उसकी अभी समानता की है। जब सुम सुकरात की घरूता सुनोगे तो यह यही भद्वा भालूम होगी पर्योकि यह सदैव अद्भुत जातियों ही के धिय में घरूता रहता था और इसके अतिरिक्त उसकी भाषा भी गंधारी और लम्बे घोड़े शब्दों से रहित है। किन्तु यदि आप उसकी घरूता के आशय को लेफ्ट ध्यान दें तो यह अति मनोहर और आत्मिकोप्रति धर्मोक्ति का मूल साधन प्रतीत होगी। इन्हीं कारणों से मैं सुकरात की प्रशंसा करता हूँ।

[ ८ ]

## सूफ़ी लोग और सुकरात की फ़िलासफ़ी ।

सुकरात के पूर्व शास्त्रीयों का ध्यान चारों ओर से प्राहृतिक नियमों का अनुसन्धान करने में ही लगा रहा था। उन्होंने अपने ऊपर विश्व को संगठित घरूता ठहराने का भार लेलिया था। उन्होंने सूफ़ि के स्वभाव की भी जोड़ की थी और अग्नि जल, यायु आदि तत्वों का भी कान प्राप्त करना भरम्भ कर दिया था। ये लोग ऐसे प्रश्नों पर कि सर्वधस्तुयें किस प्रकार

बनती विगड़ती हैं। केवल विचार ही विचार करते रहे थे। परन्तु १५० वी० ली० के लगभग उनमें से सर्वसाधारण का विश्वास उठ गया क्योंकि उस समय एथेन्स निवासी मानसिक व राजनीतिक प्रश्नों की ओर भुक्त पड़े थे और उनका असम्भव प्रतीत बातों में से विश्वास जाता रहा था। परन्तु इन शास्त्रज्ञों के पास इन प्रश्नों का कोई उत्तर नहीं था। क्योंकि यह लोग इस ओर विचार ही नहीं करते थे।

उस समय सर्वजनता को जो मानसिक व राजनीतिक ज्ञान की आवश्यकता हो रही थी वह नये ही उठ खड़े हुए सूफ़ी लोगों ने पूर्ण की, यह लोग दृष्ट्य लेकर शिक्षा प्रदान करते थे। इन शिक्षकों की शिक्षा व आत्मोन्नति के विषय में विपरीत सम्मतियां हैं जिनका वर्णन करना हमारे प्रसङ्ग के बाहर है। हमको यही कहना है कि सूफ़ी लोग सर्वसाधारण को प्राचीन अधूरे विचारों की ही शिक्षा देते थे जिसके प्रति सुकरात सदैव भगड़ा ठानता रहा था क्योंकि उनकी शिक्षा नियमानुकूल नहीं थी। उनको सर्वसाधारण के आन्तरिक अवगुणों का कुछ भी ज्ञान नहीं था इसी कारण उन्होंने लोगों का सुधार करने की चेष्टा नहीं की थी। वे अपने शिष्यों को सत्य की शिक्षा ही नहीं देना चाहते थे किन्तु उनकी इच्छा नव युवकों को प्रचलित राजनीतिक व सामाजिक दृष्टि से योग्य बनाने की थी। उन्होंने केवल उस समय की कहावतों को इकट्ठा करके अपनी शिक्षा आरम्भ करदी थी। प्लेटो कहता है कि यह लोग उस मनुष्य के समान थे जिसने किसी जंगली जानवर को वशीभूत करके उसे प्रसन्न करने व उससे बचने की युक्ति का अध्ययन करलिया हो और इसी युक्ति को ज्ञान

समझता है। यह लोग उसी बात को अच्छा समझते थे : जिससे इनके शिष्य प्रसन्न हों अन्यथा और सब को बुरा कहते थे। उनकी सारी फिलासफी इन्हीं बातों पर निर्भर थी।

परन्तु सुकरात की फिलासफीऐसे प्रश्नों का उत्तर जानने पर अवलम्बित थी जैसे पवित्रता क्या है? अपवित्रता क्या है? उच्च क्या है? नीच क्या है? न्याय परायणता क्या है? अन्याय क्या है? बुद्धिमत्ता क्या है? मूर्खता क्या है? साहस क्या है? भय क्या है? राज्य क्या है? राज्यनेता कौन है? राज्य प्रणाली क्या है? राज्य करने की योग्यता किस शिक्षा से प्राप्त हो सकती है?

उसका विचार था कि जो लोग इन प्रश्नों का उत्तर हे सकते हैं वही ज्ञानी हैं शेर अज्ञानी हैं जो कि गुलामों से किसी प्रकार अच्छे नहीं हैं। उसके कई प्रश्नों के उत्तर प्रत्येकी की निम्न लिखित अप्रैज़ी भाषा की पुस्तकों में ग्रहण किये गये हैं—  
प्रश्न— नाम पुस्तक—  
१. साहस क्या है? Laches  
२. सहन शीलता क्या है? Charmides  
३. पवित्रता और शुद्धता क्या है? Dialogue of Enthypuron  
४. मित्रता क्या है? Lysis

सुकरात की फिलासफी मनुष्य सम्बन्धी है परन्तु उसके पूर्ण शास्त्रों को प्रष्टि सम्बन्धी, और सूक्ष्मी लोगों से उसका केवल शास्त्र को एष्टि यिन्हु में मत भेद है सूक्ष्मी लोगों का उद्देश्य केवल उपर उपर की बातों को रक्षा करना था

परन्तु सुकरात का उद्देश्य मनुष्यों का सुधार करने का था । सूफ़ी लोग मनुष्य के सम्बन्ध में धड़ा धड़ पेसे शब्दों का प्रयोग करते थे जिनका ठीक २ अर्थ उनको स्वयं ही अक्षात् था । उन्होंने इन शब्दों का अर्थ जानने के लिये कुछ भी काष्ट नहीं उठाया था वे तो उनके प्रयोग कर लेने ही से संतुष्ट थे चाहे ऐसा करने में वह ठीक हों वा नहीं । संक्षेपतः सुकरात वास्तव में सत्य खोजक था परन्तु सूफ़ी लोग टका करने के ही पंडित थे ।

( ६ )

### लोगों का द्वेष

जिस समय सुकरात कई लड़ाइयों में अपनी वीरता दिखा रहा था साथ ही साथ अरिस्तोफ़ानस [जो कि सदा सुकरात से द्वेष भाव रखता था] ने एक पुस्तक लिखी जिसमें उसने चरित नायक की फ़िलासफ़ी आदि की मनमानी हँसी उड़ाई है । सूफ़ी लोगों की फ़िलासफ़ी को अरिस्तोफ़ानस अत्यन्त घृणा की दृष्टि से देखता था क्योंकि वह इन लोगों को नास्तिक और आत्मवलहीन समझता था । वह स्वयं परम्परा से चली आई बातों में विश्वास करता था और उन लोगोंको जो कि इन सब बातों को विनातक उठाये स्वीकार कर लेते थे, अच्छा समझता था । उसने अपनी पुस्तक में सूफ़ी लोगों और स्वतन्त्र विचारवालों पर आक्रमण किया है । उसने इस पुस्तक में सम्पूर्ण हँसी का केन्द्र सुकरात ही को बनाया है जिसका कारण यह प्रतीत होता है कि इस महा-

पुरुष का स्वरूप निराला था जिसे देखकर लोगों को हंसी आती थी आंखें पड़ी २, नासिका चपटी और पोशाक ढीली ढाली थी। प्रत्येक मनुष्य इस महा मूर्ति से जो कि गली गली में दिखाई देती थी भली भाँति परिचित था। अरिस्तोफ़ानस को इस यात का ध्यान नहीं था कि सुकरात का मुख्य उद्देश्य सूफी लोगों का विरोध करना है, तभी तो उसने भूठी हंसी उड़ाई है। अरिस्तोफ़ानस के लिये यही घटाना संतोषजनक था कि सुकरात प्राचीन विचारों में विना उसकी परीक्षा किये धिश्वास नहीं करता है अतः हंसी उड़ाये जाने योग्य है। न्यायालय के पाठ में जो आगे चलकर क्लाऊडस के विषय में कहा गया है वह अद्वैतः ठीक है। अरिस्तोफ़ानस ने उस पुस्तक में शाखाओं और सूफी लोगों की हंसी उड़ाई है और इन दोनों को ही मिलाकर सुकरात का चरित घण्न किया है। उसमें दिखाया गया है कि सुकरात हर समय असम्मय याते किया करता है क्योंकि यूनान के प्राचीन निवासी समझते थे कि पृथ्वी की चाल और प्रवृत्ति इत्यादि सब याते जो अस देवता के आधीन हैं परन्तु सुकरात कहता था कि यह ईश्वरीय नियम पंछ है और पृथ्वी सूरज के चारों ओर परिक्रमा देती है।

अरिस्तोफ़ानस ने दिखाया है कि सुकरात में असत्य को सत्य सा प्रगद करने को बुरी धान पड़ गई थी। उसने यह भी लिखा है कि सुकरात पुत्रों को गिराकर देता है कि अपने पिताओं को पीटो क्योंकि यह तो एक भ्रम की धात पहिले से बली आ रही है कि पिता ही पुत्र को पीटे। पिता और पुत्र एक दूसरे पर परावर रूपत्व रखते हैं। आगे चलकर यह कहा है कि

सुकरात ने जान वृभकर देवताओं के प्रति पाप किया है और इसी से नास्तिक बन गया है। यद्यपि एक शाल्वज्ञ और एक सूक्ष्मी में बड़ा अन्तर था, तथापि अरस्तोक्षानस ने इन दोनों को मिलाकर सुकरात बना दिया है सुकरात की वास्तविक जीवनी पढ़ने से ज्ञात होता है कि उसके शत्रुओं ने द्वे प ही के कारण यह दोपारोपण किये थे। अतः अब इस बात के कहते की कोई आवश्यकता नहीं है कि क्लाऊड्स एक भूता, मन गढ़न्त उपन्यास है। इन सब बातों से यही सिद्ध होता है कि इस पुस्तक के लिखे जाने के पूर्व ही सुकरात ने तर्क द्वारा यूनान देश में यश प्राप्त कर लिया था।

[१०]

## अपन्तिम जीवन

अब हम उन बातों पर पहुंच गये हैं जो आगे लिखे सम्मापणों में वर्णित हैं। इसमें सन्देह नहीं कि सुकरात अपने समय का यूनान देश में सर्वोत्तम पुरुप था। उसके इसी उच्च पद प्राप्त करने पर अधिकाँश लोगों को द्वे प हो गया था और इसी द्वे प का फल यह हुआ कि ३६६ वी० सी० अर्थात् ३६६ वर्ष ईसाके पूर्व में मैलीतिस आदि कई बड़े राज नेताओं ने उसके ऊपर नवयुवकों का चाल चलन विगाड़ने का अभियोग चलाया जिसके के कारण अन्त में सुकरात को मृत्यु दरड़ दिया गया। उस समय एथेन्स का प्रधान पुजारी किसी धार्मिक कार्य के लिये एक द्वीपमें गया हुआथा इस कारण मृत्यु के पहिले चरित नायक द्वारा एक मास तक कारागार में बन्द रहना पड़ा। मृत्यु के लिये जितन लिधि से एक राजि पहिले किरातोंने जो कि शुरू

रात का परम मित्र था घड़ां से भाग जाने की सम्भावित दी परन्तु छुंकरात ने इस काम को न्याय और आत्म विरुद्ध समझ कर नहीं किया । तत्पश्चात् उसने प्रसन्नता पूर्वक शिष्य का प्याला पिया और मृश्यु शव्या परः टांग प्रसार कर सोगया । उसने यदि अपना विवाद करना छोड़ दिया होता तो अवश्य ही घह मत्यु दरड से यच्च जाता किन्तु उसने न्याय धीरों से स्पष्टतया कह दिया कि I can not hold my peace for that would be to disobey God मैं चुप नहीं रह सकता क्योंकि ऐसा करने से मैं ईश्वरकी आदां का उलंघन करूँगा ।

उसने देशवासियों के सुधार के सामने मृत्यु की कुछ भी चिन्ता नहीं की । उसका तो सिद्धान्त था कि मिलाँ भला है उसका जो अपने लिये जिये, जीता है घह जो भर द्युको स्वदेश के लिये ।

उसकी जीवनी से हमें आत्मवल की घड़ी भारी शिक्षा प्राप्त होती है । घह भलाई के सामने सब पस्तुओं को तुच्छ समंभला था जैसा कि उसने अपना मुकुदमा होते समय न्यायालय में कहा था,

"I spend my whole life in going about and persuading you all to give your first and cheapest care to the perfection of your souls, and not till you have done that to think of your bodies or your wealth; and, telling you that virtue does not come from wealth, but that wealth and every thing which men have, comes from virtue."

अपांत् में अपनों सारा जीवन तुम सोगों के साम जाने और तुमको सबसे पहले अपने आनंद शुष्ठार की और ज्याने

देने के लिये वाध्य करने में लगाता रहा कि जब तक तुम आत्म सुधार न करलो तब तक अपने शरीर और धन की ओर विलक्षण ध्यान भत दो। और सर्वदा कहता रहा कि धन के द्वारा शुण नहीं प्राप्त होते परन्तु धन और जो कुछ मनुष्य भ्रास कर सकता है वह सब शुण के द्वारा ही प्राप्त करता है।

( ११ )

### न्यायालय और दण्डआज्ञा

विरोधियों के अभियोग चलाने पर सुकरात को राज की आक्षानुसार न्यायालय में उपस्थित होना पड़ा, उसकी ७० वर्ष की आयु में ऐसा समय उसे केवल एक ही बार देखना पड़ा था। वहां पर नियत समय तीन बराबर भागों में बांटा गया, पहिले भाग में सुकरात ने अपनी निरपराधता सिद्ध करने के हेतु वकृता दी, दूसरे में न्यायाधीशों ने सम्मति लेकर दण्ड नियत किया और तीसरे में फिर सुकरात ने दूसरा दण्ड अपने ही लिय नियमानुकूल चुना अब हम पहिले भाग में हुई बात लिखते हैं:—

सुकरात की वकृता—“एथेन्स निवासियों! मैं नहीं कह सकता कि मेरे विरोधियों ने आपके हृदय पर कैसा प्रभाव डाला है किन्तु उनकी बातें वाहिरी रूप से इतनी सत्य सी मालूम होती हैं कि मैं अपना आपा भूल गया परन्तु फिर भी वास्तव में उनका एक भी शब्द सत्य नहीं है। उनकी सारी असत्य बातों में से अत्यन्त आश्चर्य जनक यह है कि मैं सूक्ष्मी लोगों की भाँजि चालाकी से बाद करता हूं और तुमको मेरी बातें छुनते समय

सावधान रहता चाहिये कि कहीं मैं तुमको पट्टीन देहूँ। ऐसा कहते समय उनको हज्जा भी तो नहीं आई क्योंकि मेरे घोलते ही आप लोगों पर सत्य विदित हो गया और मैं इस घात को सिद्ध करदूँगा कि मैं किसी प्रकार चालाक नहीं हूँ; यदि यह चालाक मनुष्य कहने से उस मनुष्य की ओर संकेत करे जो सत्यवादी हो तब तो मैं अवश्य ही उनके कहने से भी अधिक चालाक हूँ। मेरे विरोधियों ने एक भी शब्द यथार्थ नहीं कहा है परन्तु आप सारा सत्य मुझ से मुनेंगे। आप लोगों को मुझ से कोई शब्दों से अलगृत और मनमोहनी घकृता की आशा नहीं करनी चाहिये जैसी कि उन्होंने आपके सन्मुख दी है। विना पहिले से तयारी किये ही मैं आपको सब घातों का यथार्थ घोष करदूँगा क्योंकि मुझे अपने निरपराधी होने का पूर्ण विश्वास है। अतएव आपको अन्यथा विचार करलेना 'अनुचित होगा क्योंकि घास्तना मैं आपके सन्मुख मुझे दुःखाए मैं भूँड़ योलचाल कठिन और हज्जास्पद मालूम होता है। परन्तु एथेन्स निवासियो। मैं आप से एक प्रार्थना स्वीकृत करना चाहता हूँ, यह यह है कि यदि मैं आप लोगों के सन्मुख दैसी ही घोलचाल का प्रयोग करूँ जैसा करते हुए कि आप लोगों ने मुझे सावैजनिक स्थानों में देखा है तो आप लोग आश्चर्य न करें। अब आप ध्यान पूर्वक उत्त्य को मुनिये। भेरी बदस्या सत्तर घर्य से अधिक है और भेरे लिये यह पहिला ही समय है कि मैं यहाँ न्यायालय मैं आया हूँ अतएव यहाँ को घोलचाल से सर्वथा अनभिज्ञ हूँ। यदि नैं बिदेशी होता तो आप लोग मुझे अपनी मालूमियों की घोलचाल का प्रयोग करते देख अवश्य ज्ञान प्रदान करते किन्तु पह शात थो है

नहीं। इस कारण आप किसी प्रकार मेरी वोल्तमाल के ढङ्ग पर अधिक ध्यान न दीजिये, किन्तु सत्य वातों को ही ध्यान पूर्वक मुनते चलिये, यही सन्दर्भे न्यायाधीशों का कर्तव्य है।

पर्यन्त निवासियों ! मुझे प्रथम तो आपने को प्राचीन विरोधियों के लगाये अभियोग के निरपराधी ठहराना है और पीछे से वर्तमान विरोधियों के प्रति, विषय में कुछ कहना है योंकि वहुत से लोग कई वर्ष से मेरे विरुद्ध आपके कानों में मंत्र फूंकते रहे हैं और ऐसा करते हुए उन्होंने एक भी शब्द यथार्थ नहीं कहा है, इसी कारण मैं उसे अनायतस (वर्तमान विरोधी) के सामने भी अधिक डरता हूं। किन्तु मित्रो ! दूसरे इनसे भी विकट हैं योंकि वे लोग ऐसी वातें कह कर कि 'यदा पर एक सुकरात नामी बड़ा चालाक मनुष्य है वह सदा पृथ्वी व आकाश की वातों की परीक्षा करता रहता है और असत्य को बनावटी वातों से सत्य सिद्ध कर देता है' आपको वचपन से मेरा विरोधी बनाते रहे हैं और इसके अतिरिक्त आप उस अवस्था में प्रत्येक वात का सुगमता से विश्वास कर लेते थे। ऐसी गप्पें उड़ानेवालों का मुझे बड़ा भय है क्योंकि प्राकृतिक घटनाओं के जिज्ञासु को यहां के निवासी नास्तिक समझते हैं। सब से अधिक अन्याय की वात तो यह है कि मैं उनके नाम भी नहीं जानता इस कारण अरस्ताफ़ानस को छोड़कर औरौं मैं से एक को भी आपके सन्मुख बुलाकर तर्क नहीं कर सकता। इस प्रकार मुझे परछाइयों का ही सामना करना है जिनसे प्रश्न करने पर उत्तर दाता कोई नहीं है। इस प्रकार मैं आपको विश्वास दिलाता हूं कि मेरे विरोधी दो प्रकार के हैं एक तो मैलीतस और उसके साथी दूसरे प्राचीन जिनका

कि मैं आपको अभी परिचय दे शुका हूँ। आपकी भावा से मैं अपने को प्रथम तो प्राचीन धिरोधियों के प्रति निरावरापी मिल करूँगा क्योंकि उनके दी लाये हुए अभियोग आप सौगां ने पहिले मुझे दें।

अब मैं थोड़े से ग्राह समय में ही आपना पहल भारमर करता हूँ जिसमें मैं इस बात का उपयोग करूँगा कि आपके हृदय से चिरस्थायी भूटे प्रभाव को दूर करूँ। यहि ऐसा करने से आपका हित हुआ तो मैं आत्मभ करता हूँ, परिणाम तो परम पिता के ही आधीन है। थोड़े से समय में इतना कठिन कार्य करना असम्भव सा प्रतीत होता है किन्तु मुझे तो राजनीति का पालन करना ही उचित है।

मैलीनस ने आपके सन्मुख जो अभियोग लिखकर उपस्थित किया है जिसके कारण यह भारा प्रभाव पड़ा है उसको देखना हमारा प्रथम कार्य होगा। यह कौनसों गपे हैं जिनको मेरे श्रमु चारों ओर फैला रहे हैं? मैं यह कल्पना किये लेता हूँ कि यह लोग नियमानुसार मेरे प्रति अभियोग चला रहे हैं, और उनके लाए हुए हस्त लिपित दोष को पढ़ता है जो कि निम्न प्रकार है। “सुकरात एक दुष्ट मनुष्य है जो सदैव पृथ्वी य आकाश की बातों का अनुसन्धान करता रहता है जो असत्य बातों को भूटे तक से सत्य सिद्ध कर देता है और जो औरों को भी यही कहने की शिक्षा देता है”। यह लोग यही कहते हैं और अरस्तोकानस के उपन्यास में भी आपने एक सुकरात नामी मनुष्य को टोकरी में भूलते हुये और यह कहते हुए कि मैं धायु को हिला रहा हूँ तथा अन्य प्रकार की व्यर्थ बातें यकते हुये जिनका मुझे कुछ भी

क्षान नहीं है देखा देंगा । यदि कोई मनुष्य इस प्राकृतिक विश्वा को जानता है तो मैं उसका विरोध नहीं करता हूं परंतु मुझे विश्वास है कि मैलीतज्ज मेरे ऊपर यह दोपारोपण नहीं कर सकता । सच मुझ मुझे इन वातों से कोई सम्बन्ध नहीं है और इसके लिये आप सबसी मेरे साक्षी हैं । आप मैं से धृतेरों ने मुझे वात चीत करते हुये सुना होगा अब मेरी उन से यह प्रार्थना है कि यदि उन्होंने यह वातें कहते हुये मुझे सुना है तो अपने २ पड़ोसी को सूचना दे दें इस से आपको यह भी सिद्ध हो जावेगा कि मेरे विषय की उड़ाई हुई अन्य वातें भी असत्य हैं ।

मैं स्वयं लोगों को शिक्षा देकर द्रव्य प्राप्त करना जैसे कि आर्जियास तथा हिपियास करते हैं अच्छा समझता हूं किन्तु यदि आपने मेरे विषय में यह वात सुनी है तो वह निर्मल है क्यों कि यह लोग चाहे जिस नगर में जाकर नवयुवकों को उनकी समाज से फुसला कर अपनी और आकर्षित करलें ते हैं और युवक भी इनसे मिलकर इनके ऊपर व्यर्थ द्रव्य लुटाना अपना अहोभाग्य समझते हैं । पेरस स्थान से एक और भी व्यालाक मनुष्य इस समय एथेन्स में आया हुआ है । संयोग से मैं एक दिन हिपियास के पुत्र केलियास के पास गया इसने अपने पुत्र को हूफियों के हाथ शिक्षा दिलाने में आय सब लोगों से भी अधिक धन व्यय किया है वहां जाकर मैंने उस से कहा । “केलियास । यदि तुम्हारे दोनों पुत्र बछड़े वा बछेड़े होते तो हम लोग उनको स्वाभाविक शिक्षा दिलाने के लिये सरलता से किसी गड़रिये वा अश्वरक्षक को ढूँढ़ लेते परन्तु वह तो मनुष्य है तुमने उनकी शिक्षा के लिये किसे योग्य

समझा है ? मनुष्य जाति की शिक्षा में कौन निपुण है ? संभव है कि आपने अपने पुत्रों की शिक्षा के हेतु इन बातों पर विचार किया हो । अतएव यताओं कि ऐसा कोई मनुष्य है या नहीं ?" जब उसने हाँ है कह कर उत्तर दिया तो मैंने पूछा "यह कौन है जहाँ से आया है और उसका घेतन क्या है ?" उसने उत्तर दिया उसका नाम ईविनस है । यह पेरसं से आया है । और उसका घेतन ३०० रुपया है । तभ मैंने विचार किया कि ईविनस यहाँ भाग्यशाली है जो मनुष्यों को शिक्षा देने में अवीण है । यदि मैं इस विद्या को जानता थोता, तो पृथ्वी पर पेर न रखता किन्तु प्रासितव में प्रधेन्स निवासियों । मैं इस विद्या को नहीं जानता हूँ ।

स्थात् आप मैं से कोई महाशय पूछेंगे 'मुकरात् तुम अवश्य ही कुछ न कुछ विलक्षण कार्य करते होंगे जिसके कारण यह बातें तुम्हारे विषय में फैलाई गई हैं यदि तुम कोई असाधारण कार्य न करते होते तो, यह विपरीत यातें न फैलाई जातीं । अतएव हमें यताओं । यह कौन सा कार्य है । पर्यों कि हम सब्बा हाल जाने विना न्याय नहीं कर सकते ?' इस प्रश्न को मैं उचित समझता हूँ । और आपके समुख इन भूली बातों के फैलाने का मैं कारण प्रगट करने का उद्योग करूँगा । अब आप हांसी त्याग कर सुनिये कि मैंने यह दुरा नाम अपनी युद्धिमत्ता के कारण पाया है, और इस युद्धिमत्ता का होना मैं मानव जाति के लिये परमायशक समझता हूँ । इस युद्धिमत्ता में मैं अवश्य ही युद्धिमान हूँ किन्तु, प्राकृतिक युद्धिमत्ता जिसके विषय में मैं आप से पूर्यं कह दुक्षा इस युद्धिमत्ता से अधिक धैर्य हैं । प्रहिली का सुन्दर कुछ ज्ञान नहीं है और यदि

कि मुझे सर्व साधारण के व निजी कार्यों में ध्यान देने का अवसर ही नहीं प्राप्त होता है। ईश्वर में इतनी भक्ति होने के कारण ही मैं निर्धन रहता हूँ।

इसके अतिरिक्त धनवान् लोगों के लड़कों के पास वहुत सा व्यर्थ समय होता है, इसलिये वह भी मेरे साथ फिरते हैं पर्योंकि जब मैं लोगों की परीक्षा करता हूँ तो उन्हें आनन्द प्राप्त होता है। कभी कभी यह लड़के भी मेरी तरह अन्य लोगों की परीक्षा करते हैं और इसा प्रकार उन्हें भी ऐसे वहुत लोग मिलते हैं जो अशानी होते हुये भी अपने को ज्ञानी कहते हैं। जब यह लड़के उन लोगों का अशान प्रगट करते हैं तो वह स्वयं उनसे अप्रसन्न न होकर मेरे ऊपर कोप करते हैं कि 'सुकरात बड़ा ही नीच है, वह नवयुवकों को विगड़ता है। परन्तु जब उन से प्रश्न किया जाता है कि वह क्या करता है? नवयुवकों को क्या शिक्षा देता है? तब तो वह सुन्न पड़ जाते हैं और अपना दोप छिपाने की इच्छा से वही सुनी हुई भूठी गप्पे बाजानने लगते हैं कि वह नास्तिक है और असत्य वात को उलट फेर कर बनावटी वांतों से सत्य सी सिद्ध कर देता है। वह लोग चास्तविक सत्य को अर्थात् अपनी अज्ञानता को प्रगट नहीं करते हैं 'वह लोग मेरे विरोधी बनकर अपनी वाक् पटुता से आप लोगों के कानों में भूठी वांतें भर देते हैं। यही कारण है जिससे मैलीतस, अनायतस व लायकन मेरे प्रति अभियोग चला रहे हैं जिनमें मैलीतस कंवियों की ओर से अनायतस राजनीतिज्ञों व शिल्पकारों की ओर से और लायकन वक्ताओं की ओर से हैं और जैसा कि मैं पहिले भी कह चुका हूँ कि मुझे बड़ा आश्चर्य होगा यदि

मैं इस थोड़े से प्राप्त समय में आप लोगों के 'हृदयों' से इतने दिन के जमे हुये पक्षपात फो जड़ उखाड़ने में सफल होगया । एपेंस निवासियों । जो कुछ मैंने कहा है वही सत्य वृत्तान्त है इसमें से न तो कुछ लिपाया है और न अपनी ओर से कुछ नमक मिर्च ही मिलाया है । मुझे अब भी विश्वास है कि मेरी स्पष्ट कह देने की प्रकृति ही शब्द खड़े कर रही है चाहे आप इस पर अब विचार करें चाहे पीछे किन्तु सत्य यही है ।

जो कुछ मैंने अब तक कहा वह तो अपने प्राचीन धिरो-  
यियों के लाये अभियोगों से मुक्त होने के लिये कहा था 'परन्तु  
अब मैं 'देश भक्त' ( जैसा वह स्वयं घनता है ) मैलीतस के  
लाये अभियोग से मुक्त होने के लिये बोलता हूँ । पहिले की  
तरह मैं उनके भी लाये हुये अभियोग को पढ़ता हूँ 'जो कि  
स्पात वह है 'सुकरात एक नीच मनुष्य है, वह नव युवकोंको  
विगड़ता है, नगर के देवों में विश्वास नहीं रखता और  
स्वीकृत देवताओं की उपासना करता है, अब मैं एक यात को  
करने का उद्योग करूँगा । मैलीतस कहता है कि मैं नवयुवकों  
को विगड़ता हूँ' परन्तु मैं कहता हूँ: कि वह लोगों के ऊपर  
अध्याधुन्य दोषारोपण करके आप लोगों से बड़ी भारी हँसी  
करता है और उसे आपकी 'प्रतिष्ठा' का कुछ भी विचार नहीं  
है परंपरि उसने देश सम्बन्धी यातों पर कुछ भी विचार नहीं  
किया है तदपि वह अपने को देश हितैषी कहता है । अब मैं  
आपके सम्मुख इस यात को भी सिद्ध करता हूँ ।

एधर पथारिये, मैलीतस महाशय । क्या यह यात सच नहीं  
कि आप नवयुवकों का चतुर होना देश के लिये अत्यावद्यक  
समझते हो ? ॥ २ ॥

मैलीतस—मैं समझता तो हूँ ।

सुकरात—आइये और न्यायाधीशोंको बतलाइये कि उन्हें कौन सुधारता है? तुम इन बातों में अधिक भाग लेते हो इसलिये इस बात को भी जानते होगे। तुमने मेरे प्रति अभियोग चलाया है क्योंकि तुम कहते हो कि मैं नवयुवकों को विगाड़ता हूँ, अतएव अब न्यायाधीशों को यह भी प्रगट करदो कि उन्हें सुधारता कौन है? मैलीतस! तुम मौन धारण किये हो और उत्तर नहीं देते क्या इस बात से तुम्हें लाज नहीं आती? क्या तुम्हारा मौन ही इस बात को सिद्ध नहीं करता है कि तुमने देश की बातों पर बहुत कम विचार किया है? महाशय कृपया बतलाइये कि नवयुवकों का सुधारक कौन है?

मैलीतस—देश के नियम।

सुकरात—महाशय मेरा यह प्रश्न नहीं है यह बताओ कि कौन पुरुष इन नियमों का पालन करता हुआ उन्हें सुधारता है?

मैलीतस—उपस्थित न्यायाधीश उन्हें सुधारते हैं।

सुकरात—तुम्हारा क्या अभिप्राय है क्या यह न्यायाधीश उन्हें शिक्षा दे सकते और सुधार सकते हैं?

मैलीतस—वास्तव मैं।

सुकरात—यह अच्छी सुनाई, तब तो हित चिन्तक बहुत हैं। और क्या यहां के उपस्थित दर्शक भी उन्हें सुधारते हैं।

मैली०—जीहां, वह भी सुधारते हैं।

सक०—मैलीतस! क्या महासभा के सदस्य भी उन्हें

रिंगाड़ते हैं या पह भी सुधारते हैं।

मैली०—पह भी उन्हें सुधारते हैं।

सुक०—तो मुझे छांडकर प्रायः सब ही पर्येन्स नियासी हैं सुधारते हैं। मेरे आकेला ही उन्हें पिंगाड़ता है, क्या उम्हारा यही अभिप्राय है ?

मैली०—सचमुच मेरा यही आशय है।

सुक०—तब तो तुमने मुझे बहुत नीच माना है। अब यह कि परा यही यात घोड़ों के विषय में भी यथार्थ है ? क्या एक ही मनुष्य उन्हें पिंगाड़ता है और अन्य सब सुधारते हैं ? इनके विपरीत परा एक ही मनुष्य जो अश्व रक्षक व शिक्षक है, उन्हें नहीं सुधारता और अन्य सब नहीं पिंगाड़ते ! मैली०—तस क्या पह यात घोड़ों व अन्य जीवों के विषय में युक्त नहीं है। पह यात तो सब है चाहे तुम और अन्यायतस उत्तर दो यान दो। नवयुवक बड़े ही भाग्यशाली हैं यदि एक यही मनुष्य उनके साथ युगार्इ तथा अन्य सब भलाई करते हैं। सचमुच मैलीनस ! तुम अपने घब्बों से यह प्रतार कर रहे हो कि तुमने इन यातों पर कर्मी विचार तक नहीं किया है। जिन यातों के लिये तुम मुझे दोषी ठहराते हो उनका तुम्हें कुछ भी ज्ञान नहीं है, कृपया मुझेयह बतायो कि भले मनुष्यों में रहना अच्छा है। या छुरोंमें। उत्तर दीजिये यह कोई फटिन नहन नहीं है। क्या तुम भनुष्य अपने पार्श्ववर्तीयों को छानि और अले मनुष्य लाभ नहीं पहुंचाते हैं ?

मैली०—है तो यही यात ।

सुक०—तो परा कोई ऐसा भी मनुष्य है जो नगरवालों से लाभ छोड़कर अपनी हानि कराना चाहे कृपया उत्तर दीजिये

क्योंकि उत्तर देने के लिये आप नियम बद्ध हैं क्या कोई अपनी हानि भी कराना चाहता है ।

मैली०—कोई नहीं चाहता ।

सुक०—तो क्या मैं नवयुवकों को जान बूझकर विगड़ता हूँ या बिना जाने, जिसके लिये तुम मुझे दोषी बताते हो ।

मैली०—तुम जान बूझ कर ऐसा करते हो ?

सुक०—मैलीतस ! तुम आयु में मुझसे बहुत छोटे हो । क्या तुम समझते हो कि तुम तो इतने बुद्धिमान हो सो यह जानते हो कि भले लोग भलाई और बुरे लोग बुराई करते हैं किन्तु मैं इतना सूखा हूँ सो यह भी नहीं जानता कि यदि मैं नवयुवकों को विगड़ना तो वह मेरे साथ बुराई केरेंगे तुम इस बात का विश्वास न तो मुझे दिला सकते हो और न किसी अन्य व्यक्तिको कि मैं यह नहीं जानता हूँ । अतएव या तो मैं नवयुवकों को किसी प्रकार नहीं विगड़ता और यदि विगड़ता हूँ भी तो अपने अज्ञानवश, इस कारण तुम सब प्रकार से भूते हो । और जो मैं अज्ञानवश उन्हें विगड़ता हूँ तो नियम तुम्हें आज्ञा नहीं देते ऐसे कार्य के लिये दोषी बताओ जिसे मैं जान बूझकर नहीं करता हूँ क्योंकि ज्योंही मैं अपनी भूल देखूँगा त्योंही ऐसा करने से रुक-जाऊँगा, किन्तु तुमने मुझे न तो शिक्षा दी और न मेरी भूल बताई, यह सब छोड़कर भी तुम मुझे न्यायालयके बीच दोषी बता रहे हो जहाँ से नियम किसी अभियुक्त को शिक्षा प्राप्ति के लिये न भेज कर दरड पाने की आज्ञा देते हैं ।

पथेन्स निवासियो ! सब पूछो तो मैलीतस ने इन बातों पर लेश मात्र भी ध्यान नहीं दिया है । तब भी, मैलीतस !

प्रताप्तो मैं किस प्रकार नवयुवकों को विगाड़ता हूँ। तुम्हारे जाये हुए अभियोग से तो यह प्रगट होता है कि मैं नवयुवकों ने आदेश करता हूँ कि नगर के देवों में से विश्वास हटाकर नवीन देवों की उपासना करो। क्या तुम्हारी समझ में मैं इसी प्रकार की शिक्षा से उन्हें विगाड़ता हूँ?

मैली०—वास्तव मैं तुम इसी शिक्षा से उन्हें विगाड़ते हो।

सुक०—तो नहीं, इदेवों के नाम पर हृपया मुझे य न्यायाधीशों को अपना आशय समझा दो क्योंकि मैं अभी तक तुम्हारा अभिप्राय नहीं समझ सका। क्या तुम यह कहते हो कि मैं नवयुवकों से कहता हूँ कि नगर के देवताओं को छोड़ कर अन्य देवों की उपासना करो? क्या तुम मेरे प्रति इस कारण अभियोग चला रहे हो कि मैं नवीन देवों में विश्वास करता हूँ? तुम मुझे पक्का नास्तिक समझते हो या कुछ देवों का उपासक?

मैली०—मेरा आशय यह है कि तुम किसी को नहीं मानते।

सुक०—मैलीतस! यह तो और भी आश्चर्य की बात है। तुम यह दात प्यों कहते हो? क्या तुम यह जानते हो कि, मैं अन्य लोगों की तरह सूर्यचन्द्र को दैव नहीं समझता हूँ?

मैली०—न्यायाधीशों। मैं शपथ द्वारा कहता हूँ कि यदि दूर्यों को परथर और चन्द्र को दूसरी पृथ्वी समझता है।

सुक०—प्रिय मैलीतस! क्या तुम अनन्सागोरस के प्रति अभियोग चला रहे हो? मालूम होता है कि तून न्यायाधीशों को तुम्हें य अशिक्षित समझते हो क्या उन्होंने नहीं देखा कि अनन्सागोरस ने दी यह अपने निजी गिरजार भरने

अन्यों द्वारा प्रगट किये हैं। नवयुवक तो इन वातों को केवल चार २ पैसे की टिकट मेल लेकर उक्त लेखक के नाटकों में देखते हैं और यदि मैं भी उनका यही वातें अपनी निजी बताकर सिखाऊं तो वह शीघ्र ही मुझे भूड़ा समझकर मेरे में से विश्वास हटा लंगे। छपया सचमुच बतलाइये कि क्या सचमुच आप मुझे नास्तिक समझते हैं?

मैली०-जी हाँ, मैं आपको पछा नास्तिक समझा हूँ।

सुक०—मैलीतस ! मुझे अन्य कोई भी नास्तिक नहीं समझता और मेरी समझ में तो स्यात् तुम भी जान बूझकर भूड़ बोल रहे हो। एथेन्स नियासियो ! मुझे मालूम हाता है कि मैलीतस बड़ा आलसी और असभ्य है, वह अपने भन में सोचरहा है। क्या यह बुद्धिमान सुकरात समझ सकता है कि मैं उससे हँसी कर रहा हूँ क्योंकि मैं एक स्थान पर कही हुई वात को दूसरे स्थान पर काटता हूँ। अथवा क्या मैं सुकरात को चक्कर भैं डाल सकता हूँ ? । मेरी समझ में मैलीतस अपनी ही कही हुई वात को काटता है वह ऐसा कहता हुआ मालूम होता कि सुकरात एक दुर्जन है जो कि देवों में विश्वास नहीं रखता किन्तु जो कि देवों में विश्वास रखता है। यह मूर्खता की वात है।

मित्रो ! अब देखिये कि मैं उसका यह आशयकिस प्रकार निकालूँ रहा हूँ। एथेन्स नियासियो ! मुझे वीच में मत टोको क्योंकि मैं आप से आरम्भ में ही प्रार्थना कर चुका हूँ कि यदि मैं अपनी स्त्राभाविक बोलचाल का भी प्रयोग करूँ तो आप लोग मुझे बोलने से न रोकें।

मैलीतस ! तो क्या कोई ऐसा भी पुरुष है जो मनुष्य

क्या यह तुम्हाँ ऐ उपस्थिति को तो मानता हो किन्तु नहीं आपि वो उपस्थिति को मानता हो ! मिथ्रो ! शुगंगा घोड़ दोह टाक न करहे मैलीनन्द में मेरी पात पर उपर रिहनो । क्या कोरं ऐसा भी मनुष्य है जो यह कहता हो कि उपस्थिति तो होनी है किन्तु घोड़ा कोरं परन्तु नहीं होती या यह कहता हो कि घोड़ी यजारं तो जाती है परन्तु यजाने-दाना कोरं नहीं होता है ? महाराय ऐसा कोरं भी मनुष्य होती है, मैं इस बात में न्यायाधीयों थ मैलीतस एवं को ही मनुष्य कर दूंगा परन्तु आप मेरे एक और प्रश्न पका भी रहते हैं। क्या कोई घोड़ा भी मनुष्य है जो यह कहता हो कि 'देवो परन्तु देव नहीं होते हैं ?

मैली०—ऐसा कोरं मनुष्य नहीं है ।

‘मैली०—मैलीतस ! मुझे इस बात से घड़ी प्रसन्नता हुई हि उस्टम एस्टम करके न्यायाधीयों ने तुमसे उत्तर तो निकल-शालिया । तो तुम यह कहने हो कि मैं देवी घरनुओं में तो विश्वास रखता हूं (चाहे यह नयीन हो या प्राचीन) और अन्य उपर्योगों को भी ऐसा ही करने की सम्मति देता हूं । तो तुम्हारे शाये अभियोगातुसार मैं देवी घरनुओं में किसी न किसी रूप में विश्वास करता हूं । इस बात को तो तुमने अपने दस्त लिखित उपस्थित किये अभियोग में स्वीकार किया है परन्तु यदि मैं इस सम्बन्धी घरनुओं ही मैं विश्वास करता हूं तो यह स्वयं सिद्ध है कि देवों में भी करता हूं । क्या यह धात ठीक नहीं है ? मैलीतस ! तुम उत्तर नहीं देते और मौम धारण किये हो इससे यह धात सिद्ध होनी है कि तुम मेरी धात को स्वीकार करते हो । क्या हम द्वोग यह नहीं मानते कि देव सम्बन्धी

## आत्मवीर सुकरात

तुम अथवा लघुदेव या तो स्वयं देव ही हैं वा देवों के पुत्र ? क्या तुम्हें यह स्वीकार है ?

मैली०—मुझे यह बात स्वीकार है ।

सुक०—तो तुम इस बात को स्वीकार करते हो कि मैं तुम देवों में विश्वास करता हूं, यदि यह लघु देव स्वयं देवता तब तो तुम सुझ से हँसी करते हो क्योंकि तुमने अभी कहा है कि मैं देवों की उपासना नहीं करता हूं और फिर यह कहते हो कि करता भी हूं । क्योंकि मैं लघु देवों में विश्वास रखता हूं । और यदि यह लघुदेव महादेवों के परी वा अन्य माताओं से उत्पन्न वालक हैं तो मैं यह पूछता हूं कि ऐसा कौन मनुष्य है जो कहता हो कि संसार में पुत्र तो होता है किन्तु पिता नहीं होता ? यह बड़ी बात है जैसे कोई आदमी कहे कि गधे व घोड़े के बच्चे तो हैं किन्तु गधे व घोड़े नहीं हैं । स्यात्, मेरे ऊपर नास्तिकता का दोष इस लिये लगाया है कि या तो तुम मेरी चतुराई की परीक्षा करना चाहते हो वा तुम्हे मेरे में कोई दोष ही नहीं दिखाई दिया है किन्तु तुम किसी को यह विश्वास नहीं दे सकते कि पुत्र तो होते हैं परन्तु पिता नहीं होते ।

एथेन्स निवासियो ! मैं समझता हूं कि अब मुझे मैलीतस के लाये अभियोग के प्रति अपनी निर्दोषता सिद्ध करने के लिये अधिक कहने की आवश्यकता नहीं है । परन्तु मैं इतना अवश्य कहूंगा कि मैंने अपने बाद विवाद के कारण ही अनेक शब्द खड़े कर लिये हैं और यदि मुझे भत्यु दंड मिला तो वह मैलीतस वा अनायतस के लाये अभियोग के कारण नहीं किन्तु उस द्वेष और भ्रम के ही कारण मिलेगा । इन दोनों

(डैव प्रम) ने पूर्य समय में भी अनेक देश हितेपियों के प्राण सिये हैं और आगे भी लैंगे मुझे कुछ भी पछताचा नहीं होगा यदि ये इस समय मेरे जीवन ग्राहक बने ।

स्थान मुझ से कोई प्रश्न करेगा सुकरात क्या तुम्हें ऐसे धर्य करने में जिससे तुम्हारी मृत्यु होने की सम्भावना हो लाज नहीं आती । तो मैं शीघ्र ही सच्चे हृदय से उत्तर दूंगा, मित्र ! यदि तुम्हारा यह विचार है कि किसी कार्य के करते समय मनुष्य के द्वारा भलाई तथा अच्छे द्वारे के अतिरिक्त अपने जीवन मृत्यु का भी ध्यान रखना चाहिये तो तुम्हारा विचार सदा निन्दनीय है और तुम भूल कर रहे हो तुम्हारे विचारानुसार तो एचिलीज़ के पुत्र थेटिज ने जो द्वारा द्वारा के सामने मृत्यु को स्वीकार किया था वह उचित नहीं था क्यों कि जब उसकी मातादेवी ने उसे समझता था कि अपने मित्र की मृत्यु का घटना लेने के हेतु दूर्हेकूर का प्राण घातक मत होये क्योंकि ऐसा करने से दूर मारा जायगा तो उसने माता के घनन मुन्त्रों लिये परन्तु डरपोष घनकर जीवित रहना स्वीकार नहीं किया किन्तु स्पष्टतया कहा मैं तो पापी के शीघ्र ही प्राण लूंगा क्योंकि मैं संसार में लोगों के धीर्घ हीसी कराकर और मित्र का घटना न लेकर जीवित रहना अच्छा नहीं समझता, तो क्या तुम सोच सकते हो कि उसने मृत्यु पा भय की कुछ भी चिन्ता की थी ? जहाँ कहीं पर भी मनुष्य को नियत किया जावे तो यिना मृत्यु य भय की चिन्ता किये उसे धीरी डटा रहना सराहनीय है ।

एयेन्स लियासियो ! एम्पीपोलीज़ व एलियन की लड़ाइयों में जहाँ कहीं परसी मेरे सेनाधिकारियों ने मुझे नियत

किया था मैं मृत्यु को कुछ भी चिन्ता न करके मनुष्यों की जराय वही आजा रहा, और यदि मैं मृत्यु घाअन्य भव के कारण अपना स्थान छोड़ देता तो मेरे लिये लज्जा की बात होती थी कि ईश्वर ने मुझे आजा दी है कि मैं अपना जीवन शान प्राप्ति घ आत्मपर्याप्ता में व्यतीत करूँ । यदि उस समय मैं अपना स्थान छोड़ देता तो अवश्य ही मेरे ऊपर अभियोग चलाया जा सकता था कि मैंने ईश्वर की आज्ञा का पालन नहीं किया थातः नास्तिकता प्रगट की । यदि मैं मृत्यु से डर जाता तो देवोत्तर का पालन न करता थी कि मृत्यु से डर जाना अपने को बुद्धिमान समझना है थी कि इससे सिद्ध होता है कि हम मृत्यु की प्रकृति जानते हुए अपने को प्रगट कर रहे हैं जब कि वास्तव में हमें यह ज्ञान नहीं है कि मृत्यु क्या है ? सम्भव है कि मृत्यु ही मनुष्य के लिये सर्वश्रेष्ठ वस्तु होवे परन्तु मनुष्य मृत्यु से इस प्रकार डरते हैं जैसे कि वह कोई अत्यन्त बुरी वस्तु है । और यह क्या बात है ? केवल जिस घात का हमें कुछ भी ज्ञान नहीं उसमें अपने को पूर्ण ज्ञानी समझना है ।

मित्रो ! इस विषय में भी मैं सर्वसाधारण से भिन्न हूँ और यदि मैं लोगों से अधिक बुद्धिमान होने की डींग भरता हूँ तो वह इसी कारण कि मैं यह कहकर कि सुझे दूसरी दुनियाँ का ज्ञान है, अपने को भूठा जानी नहीं बनाता । परन्तु मैं बड़ों की आज्ञा का पालन न करता, वाहे वह मनुष्य हो वा देवता, बहुत बुरा समझता हूँ । मैं कभी किसी बुरे कार्य को करने के लिये उद्यत नहीं हूँ और न किसी ऐसे काम के करने से जिसका भला होना सम्भव दिखाई देता है हिच किचाता

। इसाईनम इहता है कि एदि अब उक्तरात को मुक्त  
आदिया पाया तो ऐह अवशुपक्षों को विगाहना भारत्म कर  
सका । एदि आप उम्मी इस शान भान न दंकर मुक्त सं बहूं  
कि 'मुक्ताम । इस समय तो हम तुम्हें इस बत्त पर देंगे  
हैं एवं एदि तुम अर्थी से इसने तक्षं को तिक्ताव्यालि देंगे और  
एदि तुम भी ऐसा करने हुए पाये जाएंगे तो हम तुम्हें  
यह देंगे । । एदि आप इस बत्त पर मुक्त मुक्त करदे तो  
वे पदों बहुंगा कि 'धीरान्तों दी आका शिरोधार्य है वरन्तु मैं  
आर्थी आना को इतना आवश्यक नहीं ममक्ता जितना कि  
शिरोधार्य आका कर पासन, और जयतक मेरे शरीर में सामर्थ्य  
और दरास है तथ तक में आपसोंगों को शिरा देने से कहापि  
मैं न भाँड़गा । और जिस किसी से मिलूंगा उसी को सत्य  
प्रकट करूंगा और इहुंगा कि माननीय महायय । आप  
ऐसे के रहनेयाले हैं जो कि आन में यहा विन्यात और  
प्रशंसित नगर है, क्या आपको साज मी नहीं आती कि आप  
अन य बुद्धि के सामने भाँड़ता, यन और नाम की अधिक  
चिन्ता करते हैं ? प्या आप आम शिरा की और एवान न देंगे ।  
एदि यह उत्तर देगा कि 'मैं इयान देता हूं' तो मैं उन्हे यह मुक्त  
कर दोऽन न हूंगा किन्तु उम्मी परीक्षा करूंगा और उसं मला  
ने पाकर ऊंची नीची सुनाक्षणा कि तुम वहू मूल्य यम्भुडों पर  
हुए मी ध्यान न रखकर निरर्थक बातोंकी विगता किया करने  
हो । जो कोई मी मुक्ते गिलेगा, वृक्ष हो अवश्या वालह, उगी  
के साथ में ऐसा एवान एवान करूंगा परन्तु अधिकतर मात्र  
शामियों के साथ दर्याकि उनसं में एवा घनिष्ठ  
ईसर ने ऐसा करने वाले मुक्ते आका था ।

सियो ! ईश्वर की ओर से मेरी सेवा से बढ़कर तुम्हें इस नगर में अधिक मूल्यवान कोई वस्तु नहीं प्राप्त है क्योंकि मैं अपना सारा जीवन इधर उधर जाने में व्यतीत करता हूँ और लोगों से कहता हूँ कि तुम सब से पहिले आत्मिक शिक्षा की चिन्ता करो तत्पश्चात् धन, दौलत और अन्य सांसारिक वस्तुओं की, क्योंकि धन दौलत से नेकी नहीं प्राप्त होती परन्तु नेकी से धन, दौलत और प्रायः सब ही मूल्यवान वस्तुएँ जो मनुष्य को प्राप्त हैं, मिल सकती हैं । यदि मैं इसी प्रकार की शिक्षा से युवकों को विगड़ता हूँ तब तो तुम्हारी बड़ी भूल है और यदि कोई व्यक्ति कुछ और ही बतलाता है । तो निश्चय जानों कि वह असत्य भाषण करता है अतएव एथेन्स निवासियो ! अनायतस की बात सुनो अथवा न सुनो मुझे मुक करो अथवा न करो किन्तु विश्वास रखो कि मैं अपने जीवन का उद्देश नहीं पलटूँगा उसके लिये मुझे एकबार नहीं भले ही सैकड़ों बार सूली पर चढ़ना पड़े !!!

एथेन्स निवासियो ! मेरी पूर्व प्रार्थना का विचार करके बीच में टोक टाक भत करो क्योंकि आपको मेरी बातें सुनने से लाभ होगा । मैं आप से एक और बात कहता हूँ जिसे सुनकर स्यात् आप हल्ला मचावेंगे किन्तु ऐसा न करना विश्वास रखो कि यदि तुम मुझे जैसे को प्राण दरड़ दोगे तो अपने लिये कंटक बोओगे । मैलीतस व अनायतस मुझे कोई हानि नहीं पहुँचा सकते क्योंकि ईश्वर की ओर से मुझे आशा है कि भले मनुष्य को कोई पापी हानि नहीं पहुँचा सकता अब मेरी मृत्यु हो वा देश निकाला अथवा मेरे अधिकार छिन जावे इन बातों को मैलीतस भारी सम

में लोग परन्तु मैं ऐसा नहीं समझता किन्तु याद रखो कि वह एक निरपराधी की जान लेकर पाप यह रहे हैं। एयेन्स नियोसियो भव में भरनी निरपराधता सिद्ध करने के लिये इह भी शहद नहीं कह रहा हूँ मैं तो केयब आप से प्रार्थना कर रहा हूँ कि ईश्वर के लिये तुम्हे पुरस्कार को पृथक फरके एम पिता के प्रति पाप मत करो। यदि तुम मुझे मृत्यु दराढ़ है देंगे तो स्मरण रखो कि मेरा स्थान भरने के लिये तुम्हें ही दूसरा योग्य पुरुष नहीं मिलेगा ईश्वर ने मुझे इस नगर पर आक्रमण करने के लिये भेजा है, जैसे दुर्की ममता सुस्त घोड़े की नासिका में दुसकर हँक मारती है जिससे घोड़ा निद्रा त्यागकर भागने लगता है उसी प्रकार मैं भी आप सोते हुओं के बीच तक रुपी हँक मारता हूँ जिससे आप सोग थेक्य हो जाते हैं। मैं सदा आपसे प्रार्थना करता रहता हूँ। वह समयानुसार भला युरा भी कहता हूँ। आपको मेरा स्थान भरने के लिये कोरे योग्य पुरुष न मिलेगा और यदि आप मेरी शिक्षा मान लेंगे तो मेरा जीवन बच जायेगा। यदि आप अनायतस की घात स्वीकृत कर लेंगे, तो मेरा एक ही हाथ में काम तमाम कर देंगे और फिर यहूत समय तक बिना जगाये एड़े रहेंगे जब तक कि आपके जगाने के लिये परमात्मा पुनः कृपा फरके कोई दूसरा योग्य पुरुष न भेजेंगे। इस बातको आप सुनामता से समझ सकते हैं कि ईश्वर ने ही मुझे इस नगर में भेजा है क्योंकि सोचिये, तो सही मैं कभी भी किसी मनुष्य के आदेश से अपना लाम त्याग कर भारा २... सोगों के पास यह कहता हुआ न फिरता कि आप धन दीलंग के सामने भलाई करे अधिक प्रतिष्ठा करें जिस प्रकार कि

पिना वा बड़ा भाई शिद्धा देता है। इन कामों के करने से तो मुझे कोई निजी लाभ हाता है और न धन की प्राप्ति ही होती है। क्योंकि आप स्वयं बेलते हैं कि मेरे विरोधियों ने और तो बहुत दोषारोपण किये हैं। किन्तु उन्होंने मेरे ऊपर धन लेने का दोष नहीं लगाया है। क्योंकि इसके लिये वे कोई साही नहीं ला सकते थे। मेरी निर्भनता भी मेरी ही बात की पुष्टि कर रही है।

स्थान आपको यह बात आश्चर्य जनक मालूम होगी कि मैं निजी तौर पर तो लोगों को शिद्धा देता हूँ परन्तु यहाँ सहा सभा में आकर भाग नहीं लेता जहाँ पर मैं अपने भाव सहस्रों मनुष्यों पर प्रकट कर सकता हूँ। इसका कारण कहते हुये आपने मुझे सुनाही होगा वह ईश्वर का दिया हुआ एक दैवी भाव है। जिसका वर्णन मैलीतस ने भी अपने अभियोग में किया है। यह मेरे साथ वाह्यावस्था से ही है। यह मुझे दुरा कार्य करने से तो रोक देता है परन्तु किसी कार्य करने में सहायक नहीं होता है। यही भाव मुझे सार्वजनिक सभाओं में भाग लेने से रोकता है क्योंकि एथेन्स निवासियों। यह स्पष्ट है कि यदि मैंने राजनीति में भाग लेने की चेष्टा की होती तो अवश्य ही मैं अपने पाण कभी का खो वैठता। मैं सत्य न रहा हूँ अतएव मेरे ऊपर कोधित न हुजिये। एथेन्स नि किसी भी स्थान में ऐसा कोई मनुष्य नहीं है जो सब ० व राजनीति का विरोध करता हुआ अधिक समय तक प्राप्त बचा सके। इसलिये जो कोई भी न्याय के लिये चाहे तो उसे यह कार्य निजी तौर पर करना उचित है। लंसार में एक पल के लिये भी बेखटके जीने को

मैं इस शब्दसे शुरू ढारा नहीं किन्तु कापौं से निकल रहा था हूँ। इस पुनिये कि कोई भी मनुष्य शुरू शूलुप्ति का अन्य प्रदान या उनको दूसरे किसी भाग से करने के लिये पापित नहीं हो सकता था हो यह कैसा ही उघोग क्यों न करे ! मेरी पहचान न्यापाहम में फोरो भुजी फहादत सो ही न समझी जाये किन्तु यह असरगः सत्य है। मैं यदि कभी महासभा में कोर्ट पर प्राप्त किया था तो यह एक समय सरपंच का था जब आए होंगों ने अगांनुर्मी की हड्डांपाले आठों सेवापतियों के प्रति एक ही साप्त दण्ड आमा देने की इच्छा थी उस समय में ही मुदिया था उस समय प्रपानों में से मैं ही अकेला था जिन्हें आपकी सम्मति के विनाद न्याय पूर्ण तथा नियमानुसूल सम्मिति प्रगट की थी। यहांगत तथा थोतागु भैरों शूलुप्ति के देश निकाले को प्रकाश देकर चिरहाने समें ऐ परन्तु भैरों यही उचित समझा था कि कारागार य शूलुप्ति की चिन्ता न चरके शुभे तो न्यायानुसार सम्मति देना चाहिये। यह तो प्रदा तंत्र राज्य के समय थी थात रही अब धन पतियों के राज्य की भी सुनिये। जब उनका आधिकार्य आया तो नीति प्रधानों ने शुभे प्रधार अन्य पुरुणों को सभा में बुलाया और जिलेभिल स्थान से लोपन नामी पुरुण को पकड़ साने की आमा थी जिसका पालन न करने पर शूलुप्ति दण्डनियत किया गया था। यह लोग इस प्रकार की फ़ाज़िल आमाएँ अपने पापों में अधिक मनुष्यों को सम्मिलित करने की इच्छा से देते थे। परन्तु उस समय भी मैंने शन्दों से नहीं काव्यों से दिल्ला दिया कि शूलुप्ति को मैं लिखके को समाज भानहीं कहा थौर ईश्वरीय नियम मुझको सदा नि ।

यह राज सभा मुझे भय भीत कर दुराई करने में सफल न हो सकी शीघ्र ही वह राज्य नष्ट होगया यदि वह कुछ दिवस और भी स्थिर रहता तो मैं अवश्य ही कालका कवर बनता इस बात के तो आप सब लोग ही साज्जी हैं।

क्या आप अब भी मानते हैं कि यदि मैंने सार्वजनिक सभाओं में भाग लिया होता तो अब तक जीवित रह सकता था ? मैं ही क्या कोई भी ऐसा पुरुष जीवित नहीं रह सकता था । आप स्वयं मेरे सार्वजनिक व निजी जीवन पर दृष्टि डालकर देख सकते हैं कि मैंने कभी किसी मनुष्य के लिये यहाँ तक कि अपने शिष्यों के लिये भी न्याय त्याग कर सम्मति नहीं दीं मैंने कभी किसी भी वृद्ध वा वालक से बातचीत करने के लिये निपेध नहीं किया और न किसी से द्रव्य ही स्वीकार किया चाहे कोई मनुष्य धनवान हो वा निर्धन यदि उसकी इच्छा हो तो चाहे जितने समय तक बातचीत कर सकता है । न्यायानुसार मेरे ऊपर किसी भी मनुष्य के विगड़ने वा सुधारने का दोषारोपण नहीं किया जा सकता क्योंकि न तो मैंने कभी किसी को विद्या पढ़ाई और न पढ़ाने की चेष्टा की । यदि कोई मनुष्य कहे कि उसने मुझसे विद्या पढ़ी है तो समझलो कि वह भूत बोलता है, अब प्रश्न यह है कि लोग मेरी संगति को क्यों चाहते हैं ? क्या आपने कभी इसका कारण सुना है ? मैंने आपसे सत्य बात जो थी वह कहड़ी कि उन्हें मेरी तर्क सहित बोल चाल अच्छी मालूम होती है । सचमुच उसे सुनना बड़ा चित्ताकर्पक मालूम पड़ता है । मेरा विश्वास है कि ईश्वर ने मुझे स्वप्न, बोलचाल, देवोत्तर प्रायः सभी बातों में लोगों की परीक्षा करने की आशा दी है । यह बात

सर है, यदि सत्य म हाँती और मैंने युवकों को विगाड़ा होता हो तो यही लोग यहे होने पर मेरे प्रति अभियोग चलाते अथवा दद्दला सेते का उद्योग करते। और यदि ये लोग ऐसा दर्द से हितकरते तो उनके माता पिता य सम्बन्धी मेरी हाँदुरी बुराई का याद करके यद्दला अधश्य ही होते। उनमें से यहाँ बहुत से उपस्थित हैं, मेरे प्रान्त का विरातो, किरातो इत्य, लिसीनियास इत्यादि बहुत से हैं जिन के मैं नाम लिया सकता हूँ, मैलीतसु उनको साक्षी भी यना सकता था गरि मैं धास्तय मैं ही दोषी होता। यदि यह ऐसा करना तुल भी गया था तो मैं एक और छड़ा हुआजाता हूँ और द चाहे जिसको यहाँ उपस्थित करे यदि उसे कोई मिल दिए तो। परन्तु यात तो कुछ और ही है, मैलीतसथ अनायतस नुक्के नवयुवकों का विगाड़नेवाला कह रहे हैं किन्तु युवकोंग उलटे मेरी सहायता करने को उद्यत हैं। यदि शीघ्र गेहूँ दूधों को मेरे सहायक होना मान भी लिया जावे तो नहीं सम्बन्धी मेरे ऊपर दोष लगा सकते हैं। कारण तो है कि मैं समूल निरपत्ताधी हूँ।

जो कुछ मैंने अपने पक्ष मैं कहा यह बहुत कुछ है। स्यात् आप मैं से कोई संचर रहा होगा कि यदि उसके ऊपर इससे तो कम दोष लगाया गया होता तो उसने अपने घाल यथोपायलय मैं लाकर रोना पीटना आरम्भ करके मृत्यु दरट रहने की आप से प्राप्ति की होती। अगर कोई ऐसा गेहूँ रहा है तो स्यात् यह मुझे फटोर हृदय रुमरुकर फोध भाकर अपनी सम्मति मेरे प्रतिकूल दे। यदि कोई ऐसा चार कर रहा है तो मैं यीरता से यही उत्तर हूँ।

मेरी स्त्री है, और तीन पुत्र हैं जिन में एक तो श्रमी अजान ही है, तब भी मैं उन्हें यहां लाकर न्यायाधीशों से कृपा कराने की प्रार्थना न करूँगा। भूल से अथवा जान बूझकर लोग मुझे सर्व साधारण के प्रतिकूल समझ रहे हैं, उन लोगों के लिये जो वीरता और बुद्धिमानी में विल्पना है, यह विचार करना बड़ी लज्जादायक बात होगी। मैंने बहुत से प्रशंसित पुरुषों को देखा है कि वे अपने मृत्यु दरड दिये जाने के समय, मृत्यु से भय खोते हैं और अपने को अमर समझते हैं। यह एक आश्चर्य की बात है। मेरी समझ में ऐसे लोग नगर के ऊ पर कलंक लगते हैं क्योंकि यदि कोई विदेशी आविष्कारी तो यहीं विचार करेगा कि यहां के कर्मचारी जो सर्व-साधारण में से चुने जाते हैं खियों से किसी प्रकार उच्च नहीं हैं ! एथेन्स निवासियों ! न तो तुम मैं से यह काम किसी को स्वयं करना चाहिये और न दूसरे को करने देना चाहिये तुमको धोषण करा देनी चाहिये कि जो लोग ऐसा करके नगर की हँसी कराते हैं वह दरडनीय हैं और किसी प्रकार कृपा पात्र नहीं हैं।

प्रतिष्ठा के प्रश्न को छोड़कर भी मित्रो ! मैं रो पीटकर न्यायाधीशों से मुक्त होने की प्रार्थना करना उचित नहीं समझता, मेरा तो कर्त्तव्य यह है कि तर्क द्वारा उसको निरपराधता सिद्ध करें क्योंकि न्यायाधीश तो न्याय करने के लिये हैं न कि अपने मित्रों पर कृपा करने के लिये, उसने इस बात की शपथ भी देदी है कि वह कभी अनुचित कृपा न दिखाकर सदा न्यायानुसार कार्य सञ्चालन करेगा। इसलिये न तो हमें आप लोगों को अपनी शपथ तोड़ते के लिये आग्रह करना

चाहिये और न आप लोगों को हमें पेसा करने देना चाहिये शिक्षिक इनमें से कोई भी यात उचित नहीं है। अतएव आप ने मुझको ऐसा कार्य करने के लिये न कहें क्योंकि मैं इन लोगों को अपविश्व समझता हूं, चिशेप कर आज तो आप किसी शर न कहें क्योंकि मैलीतस तो मुझे अपविश्वता करने ही कारण दोषी ढहरा रहा है। यदि मैं ऐसा करने पर आप हृषपापाय या भी गया तो भी देवताओं का तिरस्कार करना क्योंकि आपने देवताओं के सम्मुख जो शपथ दी है उसी को लाने के लिये मैं आपको धार्धित कर रहा हूं। इससे तो यह लिङ्ग होता- यह कि मैं देवों की उपासना नहीं करता और मैलीतस ने यही दोष मेरे ऊपर लगाया हूं। परन्तु मैं देवों में विश्वास रखता और उनकी उपासना करता हूं, और मेरे विरोधी उनमें अद्दा नहीं रखते। अतएव मैं ईश्वर के नाम पर न्याय को आपके ऊपर छोड़ता हूं जिससे आपका भी और मेरा भी कल्पाण हो।

( इतने पर सभासदों की सम्मति सी गई और शुक्रवात २२० के विपरीत २२१ सम्मतियों से दोषी ढहराया गया )

शुक्रवात—प्रथेन्स निपासिषो ! आपने जो आज्ञा दी है मैं उससे वही कारणों से दुखित नहीं हुआ हूं। यह तो मुझे पहिले ही से आशा भी कि मैं दोषी ढहराया जाऊंगा किन्तु सम्मतियों की संक्षया द्वेषकर मुझे यहां भारवर्य हुआ है। मैं यह नहीं समझता या कि मेरे विषये इनकी दोषी सम्मतियों होगी किन्तु अपमें देखता हूं कि यदि प्रथम दोष ही मनुष्यों ने मेरे पास मैं अपिक सम्मति दी होती तो

मैं मुक्त होजाता । अब मुझे यह प्रतीत होता है कि मैंने मैली-तंस को बचा दिया क्योंकि यदि अनायतस और लायकन दोप लगाने के लिये आगे न बढ़ते तो मैलीतस सम्मतियों का एज्ञ भाग अपने पक्ष में न कर पाता अतएव देश के नियमानुसार उसे एक सहज ढूँका (एक सिक्का) दराड के देने होते और उसके अधिकार व सम्पत्ति छिन जाती ।

तो अब वह मेरे लिये सृत्यु दराड तजवीज़ कर रहा है, करने दो । अब मैं नियमानुसार कौन सा दराड अपनी और तजवीज़ करूँ ? मैं लोगों के हितार्थ अपना जीवन व्यतीत करने के बदले किस बात का भाग हूँ ? मैंने अपने जीवन में सारे सांसारिक सुख, धन दौलत, सार्वजनिक सभाएँ, वक्तृताएँ और अधिकार छोड़ दिये थे क्योंकि मैं जानता था कि इनमें भाग लेने से मेरे प्राण हते जावैंगे । इस कारण मैं उन स्थानों पर नहीं गया जहाँ कि मैं किसी के भी साथ भलाई नहीं कर सकता था । इसके विपरीत मैं आप लोगों में यह कहते थूमा कि 'आप पहिले अपनी आत्मा को पहिचानें और सुधारें तत्पश्चात् सांसारिक बातों की और ध्यान दें । तो ऐसा जीवन व्यतीत करने के बदले मैं किस बात के योग्य हूँ ? एथेन्स नियासियो ! यदि न्यायानुसार कहा जावे तो मैं किसी अच्छी बात के योग्य हूँ । सर्व साधारण का हित चिन्तक जो संदेव भलाई करने में समय व्यतीय करता है, किस बात के योग्य है ? उसके लिये सर्वसाधारण के सार्वजनिक भवन \*

\* एथेन्स में यह एक भवन था जहाँ पर बे लोग जो कि अपना जीवन देशहित में व्यतीत करते थे, सर्वसाधारण के व्यय पर बुढ़ीती में सुख भोगने के लिये रखे जाते थे । वास्तविक चरितनायक के लिये यही स्थान योग्य था ।

(Public maintenance in the Prytanenum) में शब्द से अतिरिक्त कौनसा अच्छा पुरस्कार हो सकता है ? पुरस्कार इसी अन्य प्रतिष्ठा प्राप्त धीर पुरुष के लिये अधिक योग्य है क्योंकि अन्य स्त्रोग तो आपको याहा प्रसन्नता पहुँचाने का उद्दोग करते हैं । परन्तु मैं आपको सच्ची आनंद-रिक प्रसन्नता पहुँचाने का उद्दोग करता था । अतः मैं आपनी और से अपने लिये यही यात तजवीज़ करता हूँ ।

रोने पीटने और प्रार्थनाएँ करने के विषय में जो मैंने अपने विचार प्रणाली किये हैं, स्यात् आप उनको सुनकर मुझे ही या घमहड़ी समझते हों । किन्तु इसका कारण यही है कि मैंने कभी किसी के साथ बुराई नहीं की है, यद्यपि मैं केवल थोड़ा ही समय मिलने के कारण आपको यह यात सिद्ध नहीं कर सका हूँ । यदि और स्थानों की तरह एथेन्स में भी यही नियम होता कि मृत्यु जीवन का प्रदन एक दिन में तो यह किया जाये तो मुझे पूर्ण विश्वास है कि मैं आपको आपनी यात का विश्वास दिला देता, परन्तु इस थोड़े से समय में शमश्वरों के भूटे अभियोगों के प्रति निरपराधी सिद्ध करना कठिन है । जब मुझे अपनी पवित्रता का पूर्ण विश्वास है तो मुझे आपने लिये बुरी यात पर्याप्त तजवीज़ करनी चाहिये ? इससे तो यही यात अच्छी है कि एक सरासर बुरी घस्तु को त्यागकर मैलीतस की तजवीज़ की हुई घस्तु (मृत्यु) से मैट कर्दं क्योंकि उसका तो बुरा होना निश्चय ही नहीं है । यदा मैं इसके घदले मैं कोई ऐसी यात तजवीज़ कर्दं जिसे मैं स्वयं 'ही बुरा समझता हूँ ? मैं कारागार में अधिकारियों का मुलाम

रहकर जीवन क्यों व्यतीत करूँ ? मैं आप से पहिले ही कह चुका हूँ कि अनाभाव के कारण मैं प्रव्य दण्ड नहीं दे सकता तो क्या मैं देश निकाला तजवीज़ करूँ ? जब आपही मेरे नगर-वासी होकर मेरा बाद विवाद सहन न कर उससे लुटकारा पाने का उद्योग कर कर रहे हैं तो मुझे क्या आशा हो सकती है कि अन्य देश के लोग जहाँ जाने की आप मुझे आशा दें, सहर्ष सहन करेंगे । क्या मैं इस वृद्धावस्था में एथेन्स को छोड़कर सारा २ इधर उधर फिरूँ क्योंकि जहाँ कहीं मैं जाऊँगा युवक अवश्य ही मेरी बातें सुनने की इच्छा प्रगट करेंगे, यदि मैं उनसे नाहीं कहूँगा तो चे अपने बुद्धों से कहकर मुझे वहाँ से भी निकलवा देंगे, और यदि मैं सुना-ऊंगा तो उनके माता-पिता तथा सम्बन्धी यहाँ बालौं की तरह मुझे निकाल देंगे ।

स्यात् कोई कहेंगे 'सुकरात् तुम एथेन्स से निकल कर भौत क्यों नहीं साध्यलेते' । यह मैं नहीं कर सकता क्योंकि ऐसा करने से ईश्वर की आशा का उल्लंघन होगा स्यात् आप इस बात मैं विश्वास न करेंगे । यदि मैं कहूँ कि भलाई के विषय मैं दिन रात बातें करने के अतिरिक्त कोई ऐसी अच्छी वस्तु नहीं हैं जिसे मनुष्य प्राप्त कर सके और ऐसा न करने से मनुष्य जीवन, जीवन ही नहीं कहा जासकता, तो आपको किंचित भी विश्वास नहीं होगा । किन्तु मित्रो ! सत्य तो यही है और इसके अतिरिक्त मैं दण्डनीय नहीं हूँ । यदि मैं धनबान होता तो यिनि हानि सहे रूपया दे कर मुक्त हो जाता परन्तु यह बात है नहीं क्योंकि मैं निर्धन हूँ, आप बहुत अत्प धन मांगें तब काम चले क्योंकि मैं एक डैक्सा (जो ६०

परे दे रखा था) ही दे रखता है। एवेन्म निपासियो !  
दूसरों और हिताती तीम इनपर की कह कर स्पष्ट जाना-  
पा दर्शते हैं।

(पह छुनकर व्यापारी ने उसे मृत्यु दराह भी आवाही )

दूसरा — एवेन्म निपासियो ! मैं रक्षर पर की आयु  
में एस में शुद्ध धिन पद्धारे स्पष्ट ही मर जाता, आपने  
इन दूर दे कर अधिक समय का साम नहीं कर सिया, एक  
निपासियो को मृत्यु दराह देने के कारण नगर हितचिन्ता क  
हेतु शुद्ध दंग करते हैं। यद्यों कि ये लोग आप को गालियां कैसे  
उपय सुखको अशुद्ध ही बुद्धिमान करेंगे बाहे मैं ऐसा होऊं  
श नहीं। मिश्रो ! आप विचार करते होंगे कि मैंने भतोरजनका  
पार विचार नहीं किया जिससे मैं अपनी पवित्रता सिद्ध कर  
है एव जाता। परन्तु यह पात नहीं है मैंने नित्यज्ञता और  
दोउना में व्यूनता दिखाई दी इसी कारण दराहनीप डहराया  
गया क्योंकि यदि मैं आपके सम्मुख रोता, पीटता और एक-  
तोष करता हुआ आता तो मुक्त हो जाता। मैंने अपने याद  
पिंगड़ के धीर सोचा कि योर्ह ऐसा काम न करूँ जो मानव  
जाति को लज्जा लानेवाला है। रोते पीटने से मुक्त होने के  
भावने मैं मृत्यु को अच्छा समझता हूँ। नियमानुसार मुक्तदमे  
मैं और युद्ध मैं कुछ ऐसी याते हैं जिन्हें मनुष्य मृत्यु से बचने  
की रक्षा से नहीं कर सकता। लड़ाई में पेसे समय प्राप्त  
होने हैं जब एक घोड़ा अपने शर्ख छोड़ छुटनों के घलं गिर  
कर शब्द से प्राण थाल मारे और प्रायः संकट के सभी समयों  
में एदि मनुष्य तीच से नीच कार्य करने पर उतार हो जावे  
यो अपनो जान बचा सकता है। परन्तु मिश्रो ! मेरी समझ

मैं तो मृत्यु से बचना इतना कठिन नहीं है जितना कि दुष्टता से क्योंकि यह मनुष्य को अधिक शीघ्रता से पकड़ती है। अब मैं तो बूढ़ा हो गया सो मृत्यु के चक्र में हूँ किन्तु विरोधी धारुगति से दीड़नेवाली दुष्टता के आधीन हैं। अब मैं तो आप से दरड पाकर मृत्यु पानेके लिये जाऊंगा किन्तु यह लोग अपनी दुष्टता और बुराई के बदले ईश्वरीय दरड पाने के लिये जावेंगे मैं भी अपने दरड को भोगूंगा और यह लोग भी। ईश्वर को ऐसा ही करना था परन्तु मेरी समझ में तो व्याधीशों ने अन्याय किया है।

जिन लोगों ने मुझे दरड दिया है उनको मैं भविष्यतवाणी कहूँगा क्योंकि मैं मरने के लिये जा रहा हूँ और यह ऐसा समय है कि जब वहुधा लोगों में भविष्यतवाणी करने की शक्ति आ जाती है। अब मैं अपने दरड देनेवालों को भविष्यतवाणी कहता हूँ कि आप लोगों ने जो मुझे दरड दिया है उससे भी कठिन आपत्ति आप लोगों को मेरी मृत्यु के पश्चात् घेरेंगी। आपने यह काम इस बात को सोचकर किया है कि मेरे मरजाने पर आप लोग अपने जीवन का हिसाब देने से मुक्त होंगे किन्तु परिणाम विपरीत ही होगा मुझसे शिक्षा प्राप्त बहुत से लोग उठ खड़े होंगे जो आप लोगों से जीवन सम्बन्धी बाद विवाद करेंगे। वे नवयुवक हैं सो आप उन पर अधिक कुछ होंगे इस कारण वे आप लोगों के ऊपर बहुत ढीठता दिखावेंगे। यदि आप यह सोचते हैं कि लोगों को मृत्यु दरड देकर आप बुरा भला सुनने से बच जावेंगे तो आप बड़ी भूल कर रहे हैं बचते का यह मार्ग असम्भव है और निर्दर्शीय है। इस बुरे भले कहने को धमकियों से

है। कर देना दीक नहीं किन्तु अतिम सुधार करना ही उचित है। मेरे विरोधियों घ इण्डिनेशियालों के प्रति यहीं मेरी भविष्यतवाची है।

मृत्यु स्थान को जाने के पूर्व में अपने पक्षपातियों से, वह तक राजकर्मचारी अपने कार्य में निमग्न है, मृत्यु के विषय में धार्त चीत फूर्त गा। मुझे कोई कारण नहीं दिखाई रहा जो हमें यात चीत करने से रोके। अतः यहां से जाने के उम्य तक हम आपस में यात चीत करते। अब मैं आपको यह समझा देना चाहता हूँ कि मेरे ऊपर पश आया है। मैं आपको मैं ज्येष्ठ न्यायकारी कह कर पुकारूँ तो अनुचित न होगा भव मुनिये कि मेरे ऊपर क्या आया है। मेरे साथ एक ईश्वरीय भाव रहता है जो सज्जा कुरे काम करने में मुझेटोक देता है। श्राव जब से मैं घर से चला हूँ तब से न तो मार्ग मैं, न न्याय-क्षम में और न श्रव उस भाव ने मुझे किसी कार्य के करने की किसी यात के काहने से रोका है, इस कारण मैं कहता हूँ कि जो यस्तु मुझको होने याली है वह भली ही है, जो लोग वसे कुरा कहते हैं वह यहीं भारी भूले करते हैं क्योंकि यदि वह युरी होनी तो उस ईश्वरीय भाव ने मुझे रोक दिया होता। यदि हम एक दूसरी तरह से देखें तब भी जान सकते हैं कि मृत्यु एक अच्छी घन्ता है क्योंकि मृत्यु दो बातों में से एक ही सकती है (१) या तो मृत्यु प्राप्त मनैष सुपुत्रि की दृश्य में ही कर जन्म लेने से यही हो जाता है या (२) मर्यादजनिक विवाह के अनुसार जीव दूसरे स्थान में जाकर नृत्य शरीर परालै कर लेता है। यदि गृत्यु सुपुत्रि की दृश्य है तिसमें मनुष्य विना स्थान देते गाहरी तरीके से लगते हैं तब तो-

एवा चाहिए। ऐवाच्य भस्ते अनुष्ठ के पुँछों को गूम नहीं रहे, बरे ऊपर तो किएसि छाँड़ आकर रही। इसे यह कोरं अहस्तन् बात नहीं है। इन्ही भाष में लुभें नहीं रोका इससे बरे अविद्या निष्ठाया कि बेरा मर जाना ही जला है। अतः वे छरने किरांपियों द्वाया पिपिलियों से किधित भी अप्रसर रही हैं परन्तु उन्होंने तो सुन्दे हानि पांच्याने के सिंहे ऐसा किया था, एवं ऐसे लिये मैं उन्हें दोषी ठहरावा हूँ।

परन्तु उनसे मेरी एक प्राप्तना है कि जब मेरे पुत्र प्रह्ले एं होवें और आत्मक सुधार के सामने ऐसा योग्यत पर अधिक ध्यान दें तो आप सोग उनके साथ प्रसादी पतांवि द्वे जैसा कि मैं आपके साथ करता था और यदि अशानी दोहर भी अपने को प्रानी कहें तो उन्हें मसा दुरा कहना। यदि आपने ऐसा किया तो आपकी मेरे और मेरेपुओं के ऊपर अतीव दृपा होगी।

समय आयेगा कि मैं मरने के लिये ऊँड़ और आप संतार में रहने के लिये। मूल्य अच्छी है या जीवन यह बात यो केवल परमात्मा ही पर विदित है।

[१२]

### कारागार में किरांतों का सुभाषण

न्यायालय से लालूर सुररत एक मास तक, कारागार में एम्ब एफबी गया था। क्योंकि उस समय प्रधेन्स फा. पुजारी डेलस दीपको गया हुआ था और उसके किसी दो मूल्य दरड़ नहीं दिया जा सकता था।

सत्ताईसवें दिन किरातो प्रातः ही जब कि चारों ओर अंधेरा छा रहा था, कारागार में सुकरात के पास गया। उस समय सुकरात सोरहा था। इस कारण किरातो चुंपचाप बैठा रहा। जब थोड़ी देर के पीछे सुकरात जगा तो निम्न लिखित सम्भाषण आरम्भ हुआ।

सुकरात—आज इतने सवेरे क्यों आये हो? अभी अंधेरा है।

किरातो—जी हाँ आज जलदी आया हूँ। अभी सूर्य उदय होने को है।

सुक०—मुझे आश्चर्य होता है कि कारागार रक्कक ने तुमको यहाँ आने की किस प्रकार आशा देदी?

किरातो—सुकरात! वह मुझको जानता है क्योंकि मैं यहाँ पर प्रायः आयो जाया करना हूँ इसके अतिरिक्त मैंने उसकी शुद्धी भी गरम करदी है।

सु०—तुम इतने समय से आकर चुप क्यों बैठे रहे? तुमने मुझे क्यों नहीं जगाया?

कि०—बास्तविक मैं यही चाहता था। कि मुझे इतना शोक और इतनी बेचैनी न होती किन्तु तुम्हें गहरी नींद सेते हुए देखकर मुझे आश्चर्य होता है। मैं तुम्हारे आराम में गड़बड़ी डालना नहीं चाहता था। इसी कारण मैंने तुम्हें नहीं जगाया था। और इस समय भा वैसे ही प्रसन्नता प्रगट कर रहे हैं जैसी कि सदा से अपने जीवन में करते आये हैं आप तो इस विपत्ति को बड़े धैर्य के साथ सहन कर रहे हैं।

सु०—किरातो! यदि मैं इस बुद्धावस्था में शोक करता हूँ मुझे न सोहता।

कि०—और भी तो इतनी आयु के मनुष्य इस विपत्ति में

फड़ते हैं किन्तु उनकी धूर्घावस्था उन्हें शोक करने से नहीं रोकती है ।

सु०—यह यात तो सच है परन्तु तुम अपने आने का शिर बताओ ।

कि०—मैं हृदय विदारक समाचार साया हूं। चाहे आप ऐसा समझ दा नहीं किन्तु मेरे साथियों के लिये और विशेष कर मेरे लिये तो यह अत्यन्त तुखदायी है ।

सु०—तो क्या यात है? क्या डेलस से यह जहाज आया है जिसके आने पर मैं मारा जाऊँगा?

कि०—अभी आया तो यहाँ है किन्तु सनियम (Sunium) से आये हुये एक मनुष्य छारा विद्रित हुआ कि यह आज आजावेगा तो फिर कल तुम्हारी जीवनी का नाटक समाप्त होगा ।

सु०—जीवन का भले प्रकार अन्त हो जाने दो क्योंकि ईश्वर की यहाँ इच्छा है परन्तु मेरे विचार से तो जहाज आज नहीं आ सकता है ।

कि०—यह तुमने किस प्रकार जाना?

सु०—मैंने अभी एक स्वप्न देखा था। उसी से मैंने यह परिणाम निकाला है। अच्छा हुआ तुमने मुझे नहीं जगाया अन्यथा स्वप्न में भग पड़ जाता ।

कि०—यह स्वप्न क्या है?

सु०—मुझे ऐसा दिया था कि एक दुन्दरी खो पवस बहु (पवित्रता का चिह्न) पारये मेरे पास आकर कह रही है—The Third day hence thou shalt Fall, Pitka teach.



وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ يَرَهُ  
وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ يَرَهُ

14. *Die kleine Krippe* (1963) 3' 10" LP *Die kleine*

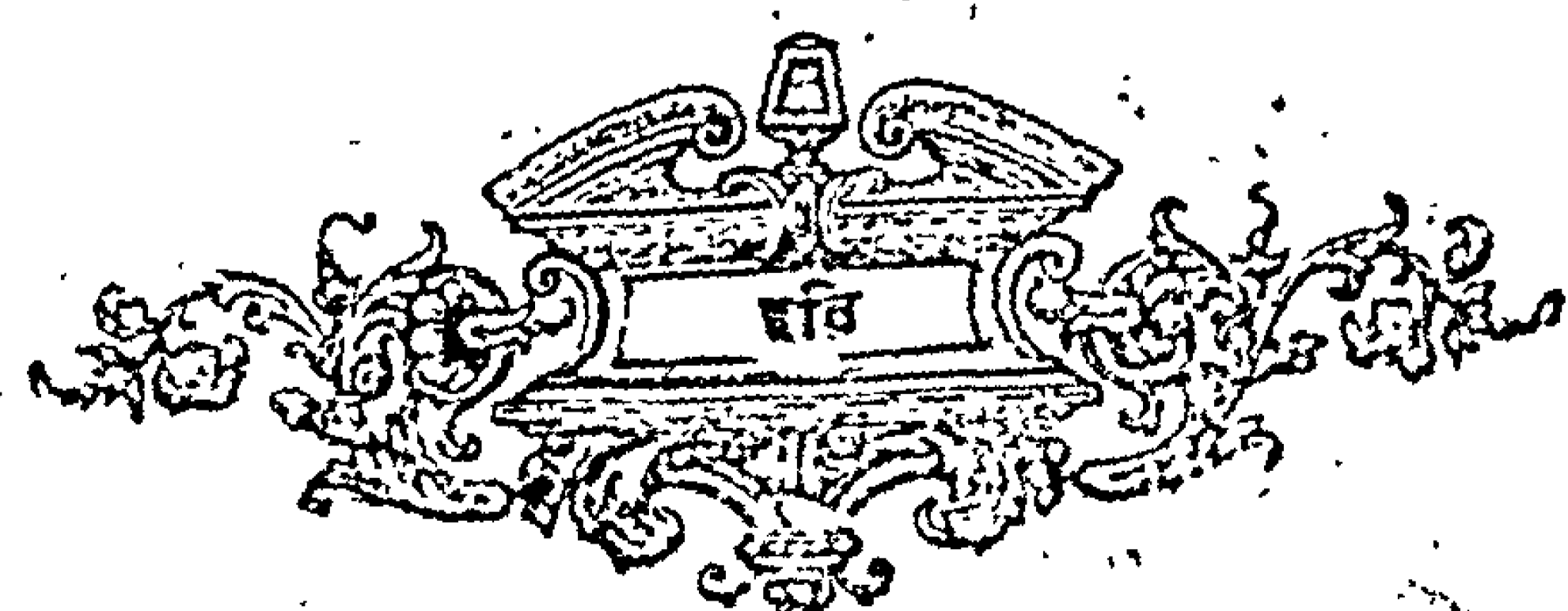
جَاءَهُمْ مُّنْذِرٌ - يَوْمَئِذٍ لَا يَكُونُ لَهُمْ لَهٰوٰنٌ

न्याय और नियम के पालन करने में वह चट्टान के समान स्थिर रहता था संसार की कोई शक्ति नहीं थी जो उसे कर्तव्य कर्म से डिगा सके। उसने किसी कवि के निम्न लिखित वाक्य को अपने जीवनमें घटाकर दिखाया था:—

निन्दन्तु न तिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु  
लक्ष्मी समाविशतु गच्छतु वा यथेष्टं ।  
अयैव वा मरणमस्तु युगान्तरं वा।  
न्यायात् पथः विचलन्ति पदं न धीराः ॥

अर्थात् संसार के नीति विशारद चाहे बुराई करें अथवा प्रशंसा करें, चाहे लक्ष्मी स्वयं आवे चाहे रुठ कर सजा के लिये चली जावे चाहे मृत्यु आज ही क्यों न आजावें और चाहें युगान्तर के लिये चली जावे परन्तु धीर पुरुष न्याय से कभी विचलित नहीं होते।

पाठको ! आपने देखा सुकरात ने विश का पाला पीकर अपने प्राण समर्पण कर दिये किन्तु वह आगे कर्तव्य से नहीं हटा हमें लोगोंको भी आपनी जीवनयोग्या में सुकरात के समान सावधान रहना चाहिये।



## ओंकार बुकडिपो पुस्तक भण्डार—प्रयाग

सब सज्जनों की सेवा में निवंदन है कि ओंकार बुकडिपो नामक एक बुहत् पुस्तकालय प्रयाग में खोला गया है। जिस में हिन्दी साहित्य की सब प्रकार की पुस्तकें विकायार्थ रक्सी जाती हैं। कन्याथाँ तथा लियों के लिये तो जो संग्रह इस पुस्तकालय में किया जाया है वैसा यायद सारे भारतवर्ष भर में न होगा। वालक और वालिकायाँ को इनमें देने के लिये सब प्रकार की उत्तम और शिक्षाप्रद पुस्तकें यहाँ मिलनी हैं। उच्च कक्षा के हिन्दी साहित्य प्रेमियों के लिये तो यह पुस्तकालय भण्डार ही है। यही नहीं इस पुस्तकालय का अपना स भी है। अप्रेज़ी हिन्दी और उर्दू का सब प्रकार का आइपॉड है। इसमें हिन्दी भाषा की उत्तमोत्तम पुस्तकें छापी गई हैं। हिन्दी भाषा के लेखक जो उत्तम पुस्तकों स्थलन्त्र लेखें या अनुवाद करें और प्रकाशन का भार ओंकारबुकडिपो देना चाहें वे रूपाकरके मैनेजर से पत्र व्यवहार करें। कमीशन एर्जेंट जो हमारी पुस्तकें बेचना चाहते हैं। वे भी पत्र व्यवहार करें उनको उचित कमीशन दिया जायगा।

## मैनेजर ओंकार बुकडिपो प्रयाग

### कन्या-मनोरञ्जन

#### एक अनोखा सचिव मासिकपत्र

पूछो—कौन है यहाँ का अधिकारी है तो आप कन्या-मनोरञ्जन अवश्य मगाइयें। मूल्य भी ऐसे उत्तम मासिक पत्र का केवल १।) साल है डॉक महसूल सहित माड़े ६ पैसे मासिक पड़ते हैं।

## मैनेजर—कन्या-मनोरञ्जन प्रयाग।

न्याय और नियम के पालन करने में वह चट्टान के समान स्थिर रहता था संसार की कोई शक्ति नहीं थी जो उसे कर्तव्य कर्म से डिगा सके। उसने किसी कवि के निम्न लिखित वाक्य को अपने जीवन में घटाकर दिखा दिया था:—

निन्दन्तु न लिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु

लद्मी समाविशन्तु गच्छन्तु वा यथेष्टुं ।

अद्यैव वा मरणमस्तु युगान्तरे वा ।

न्यायात् पथः विचलन्ति पदं न धीराः ॥

अर्थात् संसार के नीति विशारद चाहे बुराई करें अथवा प्रशंसा करें, चाहे लद्मी स्वयं आवेचाहे रुठ कर सजा के लिये चली जावेचाहे मृत्यु आज ही क्यों न आजावेऔर चाहे युगान्तर के लिये चली जावेचाहे परन्तु धीर पुरुष न्याय से कभी विचलित नहीं होते।

पाठको ! आपने देखा सुकरात ने विष का ट्यांला पीकर अपने प्राण समर्पण कर दिये किन्तु वह अपने कर्तव्य से नहीं हटा हमें लोगों को भी अपनी जीवन यात्रा में सुकरात के समान साधघान रहना चाहिये।

## ओंकार बुकडिपो पुस्तक भरडार—प्रयाग

सब सज्जनों की सेवा में निवेदन है कि ओंकार बुकडिपो नामक एक बहुत पुस्तकालय प्रयाग में खोला गया है। जिस में हिन्दी साहित्य की सब प्रकार की पुस्तकें विक्रयार्थी रखी जाती हैं। कल्याणी तथा लियों के लिये तो जो संग्रह इस पुस्तकालय में किया गया है वैसा शायद सारे भारतवर्ष भर में न होगा। बालक और चालिकाओं को इनाम देने के लिये सब प्रकार की उत्तम और शिक्षाप्रद पुस्तकें यहां मिलनी हैं उच्च कक्षा के हिन्दी साहित्य प्रेमियों के लिये तो यह पुस्तकालय भरडार ही है। यही नहीं इस पुस्तकालय का अपना प्रेस भी है। अप्रैली हिन्दी और उड़ी का सब प्रकार का डाइप भौजूद है। इसमें हिन्दी भाषा की उत्तमोत्तम पुस्तकें छापी जारही हैं। हिन्दी भाषा के लेखक जां उत्तम पुस्तकें स्वतन्त्र लिखें या अनुवाद करें और प्रकाशन का भार ओंकारबुकडिपो को देना चाहें वे कृपाकरके मैनेजर से पत्र व्यवहार करें। कमीशन एजेंट जो हमारी पुस्तकें वेचना चाहते हैं। वे भी पत्र व्यवहार करें उनको उचित कमीशन दिया जायगा।

## मैनेजर ओंकार बुकडिपो प्रयाग

### कल्या-मनोरंजन

#### एक अनोखा सचित्र मासिकपत्र

ग्रामनोरंजन एक ही पक्षों अपनो पुक्तियों

श्रींत सदाचारिणी वेताना है तो आप कल्या-मनोरंजन अवश्य प्रगाइये। मूल्य भी ऐसे उत्तम मासिक पत्र का केवल १) साल है डॉक महसूल सहित साढ़े ६ पैसे मासिक पड़ते हैं।

## मैनेजर—कल्या-मनोरंजन प्रयाग।



၁၁၁၁

ਜਿਥੋਂ ਵੀ ਹੋਰੇ ਹੋਣਾ ਹੈ ਜਿਥੋਂ ਵੀ ਹੋਰੇ ਹੋਣਾ ਹੈ

मैं ने जरूर - अंगौंकार प्रेस, प्रयाग ।

